
60

 2	 Grundbegriffe der Erziehungswissenschaft

Wir erinnern uns an die Feststellung aus Teil 1.2.2, dass sich Wissenschaf�­
ten durch die jeweils grundlegende begriffliche Struktur unterscheiden und 
dass Begriffen eine zentrale Bedeutung für die wissenschaftliche Erkenntnis 
zukommt: Begriffe erzeugen Differenzen und konfigurieren das Begriffene, 
und die vermeintlich gleichen Gegenstände oder Vorstellungen unterschei­
den sich aus der Perspektive unterschiedlicher Begriffe (z. B. je nachdem, ob 
man von Lern- oder von Bildungsprozessen redet).

Um die ‚Grundbegriffe‘, also die zentralen Begriffe, ohne die der er­
ziehungswissenschaftliche Diskurs nicht auskommt und die auch in den 
Teildisziplinen (Sozialpädagogik, Erwachsenenbildung, Berufspädagogik, 
Medienpädagogik usw.) unverzichtbar sind, soll es im Folgenden gehen: 
Lernen, Erziehung, Bildung und Sozialisation.

Dass ‚Erziehung‘ und ‚Bildung‘ als Grundbegriffe gelten, wird schon 
durch die Denomination der Wissenschaftsdisziplin nahegelegt: ‘Bildungs­
wissenschaft‘ löst vielleicht das Etikett ‘Erziehungswissenschaft‘ ab (vgl. 
auch den Band von Heinz-Hermann Krüger in dieser Reihe: Krüger 2019, 
Kap. 1.2), was in beiden Fällen die zentrale Bedeutung der Begriffe doku­
mentiert. ‘Lernen‘ beschreibt unabhängig von ‚Erziehung‘ oder ‚Bildung‘ 
die Aktivität des Kindes, des Jugendlichen oder des Erwachsenen, die sich 
mit den Erziehungs- und Bildungsabsichten von Eltern, ErzieherInnen, 
LehrerInnen, WeiterbildnerInnen auseinandersetzen und etwas lernen (oder 
auch nicht oder etwas ganz Anderes). ‘Sozialisation‘ schließlich (ein Theo­
rie-Import aus der Soziologie in den 1960er Jahren und heute Teil des erzie­
hungswissenschaftlichen Diskurses) beschreibt aus der Beobachterperspekti­
ve das Heranwachsen von Menschen und das Entstehen einer persönlichen 
Identität im Zusammenhang mit den gesellschaftlichen Milieus, in denen 
sie aufwachsen.

Man kann nicht verschweigen, dass es gelegentlich Diskussionen gab 
und gibt, diese Grundbegriffe – vor allem Erziehung und Bildung – durch 
‚modernere‘ zu ersetzen oder zu ergänzen. Als Konsequenz aus der Erkennt­
nis, dass nicht nur Lehrer Pädagogen sind (vgl. Rauschenbach 1992) und 
auch „andere organisierte bzw. informelle pädagogische Kontexte von der 
Jugendwohngemeinschaft über Fußballfanprojekte bis hin zur Reisegruppe 
in der Gegenstandsbestimmung“ (Krüger 1994, S. 122) des Pädagogischen 
zu berücksichtigen sind, wird etwa von manchen Autoren vorgeschlagen, 
die klassischen pädagogischen Grundkategorien ‚Erziehung‘ und ‚Bildung‘ 

Versuche, Erziehung 
und Bildung als 
Grundbegriffe 
zu ersetzen



61

um andere Kategorien zu ergänzen bzw. durch Kategorien größerer Reich­
weite, die der Ausdifferenzierung der pädagogischen Handlungsfelder Rech­
nung tragen, zu ersetzen. Gefordert ist eine Erziehungswissenschaft, die sich 
„den neu sich stellenden Aufgaben öffnet, also sich versteht als (sozialwis­
senschaftlich fundierte) Theorie der modernen Sozial- und Sozialisationsge­
sellschaft mit ihren vielfältigen Problemen der Lebensbewältigung und der 
Hilfen zur Lebensbewältigung“ (Thiersch 1994, S. 141). 

Da dem Erziehungsbegriff nicht mehr zugetraut wird, angesichts der Plu­
ralisierung der Gesellschaft und der Individualisierung der Lebensläufe die 
pädagogische Aufgabe zu beschreiben, wird z. B. vorgeschlagen, ihn durch 
den umfassenderen Begriff „Hilfe zum Lernen“ zu ersetzen (vgl. Giesecke 
1997). An anderer Stelle wird die „Frage nach der Einheit der pädagogischen 
Aufgabe quer durch alle Tätigkeitsfelder“ im Zusammenhang der Abwehr 
von existentieller Gefährdung durch notwendige Lernprozesse diskutiert: 

„Bestimmte menschliche Probleme, wozu insbesondere bestimmte For-
men und Inhalte des menschlichen Lernens gehören, können nicht sich 
selbst überlassen werden, weil sonst existenzielle Gefährdungen für das 
Individuum bzw. die Gesellschaft eintreten.“

Koring 1997, S. 333

Die Abwehr von existenziellen Gefährdungen geht auch ein in einen ande­
ren Versuch zur „Novellierung des pädagogischen Codes“ unter dem Ge­
sichtspunkt eines „sorgenden Verhältnisses“: 

„Pädagogik bezeichnet alle sorgenden Verhältnisse zwischen allen zu ei-
ner Zeit lebenden Generationen, seien diese nun dominant auf Bildung/
Unterrichtung, Erziehung oder soziale Hilfe fokussiert. Konstitutiv für 
pädagogische Sorgeverhältnisse zwischen Generationen ist, dass dabei die 
eine Seite im Generationenverhältnis auf Zeit für die andere Seite eine 
stellvertretende Einbeziehung (Inklusion) in das gesellschaftliche System 
in Form eines Moratoriums übernimmt.“

Zinnecker 1997, S. 201

Zu einem ähnlichen Ergebnis – wenn auch mit einer anderen, systemtheo­
retischen Begründung – kommt Dieter Lenzen: 

„Insofern vormals erziehende Tätigkeit sich auch beruflich längst über 
den Rahmen der Wissensvermittlung hinausbegeben hat und das pädago-
gische Establishment auch in Sektoren wie Pflege, Beratung, Prävention, 
Diagnose und Therapie, Rehabilitation, Integration fungiert, ist sie zu 

Pädagogik als Ver-
hältnis der Sorge

Pädagogik als 
kurative Lebens-

begleitung



62

einer Art Lebensbegleitung geworden, deren leitendes Charakteristikum 
ein kuratives ist.“

Lenzen 1997b, S. 245f.; vgl. auch Lenzen 1997a

Alle diese Versuche beruhen auf der Überlegung, dass ‚Erziehung‘ und ‚Bil­
dung‘ vielleicht nicht mehr ausreichen, um die gegenwärtigen pädagogi­
schen Probleme in einer sich schnell wandelnden Gesellschaft angemessen 
zu beschreiben; andererseits hat sich gezeigt, dass keines der vorgeschlagenen 
Alternativkonzepte – von „Hilfen zur Lebensbewältigung“ über „Hilfe zum 
Lernen“ bis zur „kurativen Lebensbegleitung“ Eingang in den erziehungs­
wissenschaftlichen Diskurs gefunden hat und ‚Erziehung‘ und ‚Bildung‘ im­
mer noch die Zentralbegriffe der Disziplin sind.

Bevor wir uns nun dem ersten Grundbegriff zuwenden, darf ich noch­
mals auf den ersten Teil des Bandes zurückgreifen: 
•	 bei jedem Grundbegriff ist zu klären, wie sich das Alltagsverständnis 

(selbst ‚Sozialisation‘ ist als Konzept mittlerweile in die Alltagswelt 
diffundiert – vgl. z. B. Grundmann 2006, S. 9) zum erziehungswis­
senschaftlichen Verständnis verhält (vgl. Kap. 1.2.2).

•	 bei jedem Grundbegriff ist zu klären, ob man mit ihm aus der Hand­
lungsperspektive oder der Beobachterperspektive operiert, also ob es um 
Beschreibungen oder Handlungsorientierungen geht (vgl. Kap. 1.2.4)

 2.1	 Erziehung

Die Behandlung des Zentralbegriffs „Erziehung“ beginnt mit einer Arbeitsdefi-
nition (2.1.1) und einem kurzen Rückblick auf die Geschichte von Erziehung als 
Phänomen und als Begriff (2.1.2). Der Punkt 2.1.3 (Theoretische Kontextuali-
sierungen) ist so aufgebaut: Zunächst werden drei Merkmale des alltagswelt-
lichen Begriffs von Erziehung identifiziert (2.1.3.1), die dann mit dem konfron-
tiert werden, was die Erziehungswissenschaft zu diesen drei Merkmalen zu 
sagen hat (2.1.3.2). Schließlich wird – wie im Folgenden auch bei den anderen 
Begriffen – die theoretische Leistung des Erziehungsbegriffs (was kann man 
mit Hilfe dieses Begriffs beschreiben oder begründen – wo sind seine Gren-
zen?) diskutiert (2.1.4).

Nach dem bisher Gelesenen wird es keine große Überraschung sein: Was 
man erziehungswissenschaftlich unter Erziehung zu verstehen hat, ist um­
stritten. Artikel in Handbüchern oder Lexika zum Stichwort ‚Erziehung‘ 



63

beginnen mit dem Hinweis, dass es bisher nicht gelungen ist, zu einer all­
gemeingültigen Bestimmung zu gelangen (vgl. Schwenk 1989, S. 429f.), der 
Begriffsgebrauch uneinheitlich ist (vgl. z. B. Brezinka 1981, S. 23ff.), die 
Abgrenzung zu ‚Bildung‘ und ‚Lernen‘ unklar ist (vgl. Heid 1994, S. 44f.) 
und dass die Erziehungswissenschaft allenfalls unterschiedliche, konkurrie­
rende und sich teilweise gegenseitig ausschließende Modelle anbieten kann: 

„Vor dem Hintergrund einer Pluralität von Ansätzen bemüht sich die 
Erziehungswissenschaft um eine abstrakte, allgemeine Definition von Er-
ziehung, die aber kontrovers bleibt.“

Wigger 2011, S. 338

2.1.1	 Arbeitsdefinition

Ungeachtet der Schwierigkeiten, die auftreten, wenn man eine abstrakte, 
allgemeine Definition sucht, müssen sich die AutorInnen dennoch auf eine 
wenigstens hinreichend klare Bestimmung ihres Gegenstandes beziehen 
können, damit gesichert ist, dass man über die gleiche Sache redet: 

„Erziehung ist neben Bildung der Kernbegriff der Pädagogik, die sich als 
historische Sprache und Denkform seit der Antike überliefert hat. Unter 
‚Erziehung‘ kann man allgemein die moralische Kommunikation zwi-
schen Personen und Institutionen sowie mit und über Medien verstanden 
werden, soweit sie auf dauerhafte Einwirkungen abzielt und ein Gefälle 
voraussetzt.“ 

Oelkers 2004, S. 303

Ähnlich weit bestimmt auch Lothar Wigger den Begriffsumfang:

„Erziehung ist eine in allen historischen und gegenwärtigen menschlichen 
Gesellschaften vorzufindende soziale Praxis des Umgangs von Menschen 
mit ihren Kindern. Sie besteht nach Siegfried Bernfeld aus der Summe 
der Reaktionen einer Gesellschaft auf die Tatsache, dass der Mensch sich 
entwickelt.“ 

Wigger 2011, S. 338

Bevor wir versuchen, das Problem etwas genauer zu fassen, ist ein kurzer 
Blick auf die Ideengeschichte hilfreich.



64

2.1.2	 Geschichte

Wenn der Referenzpunkt eine „in allen historischen und gegenwärtigen Ge­
sellschaften vorzufindende menschliche Praxis“ (ebd.) ist, ist davon auszu­
gehen, dass die Wurzeln der Reflexion über Erziehung weit zurückreichen. 

Stellt man die Frage, wann diese Reflexionen historisch beginnen, dann 
kann man versuchen, sie – ganz ohne historische Kenntnisse – mit einer 
gattungsgeschichtlichen Überlegung zu beantworten: Wenn es das zentrale 
Merkmal der Gattung homo sapiens ist, dass das Verhalten von Menschen 
nicht – wie bei anderen Lebewesen – durch ein Instinktprogramm gesteu­
ert ist, sondern durch Kommunikation, Vernunft, Einsicht, Kultur, Sitte, 
Brauchtum, Werte, selbst gesetzte Regeln usw., dann müssen diese Regeln – 
zumal die überlebenswichtigen – an die nächste Generation weitergegeben 
werden (= Erziehung). Da auch Erziehungshandeln selbst nicht instinkt­
gesteuert ist, muss es wiederum Regeln für den Prozess der Weitergabe von 
Regeln gegeben haben, und das ist zugleich der Beginn der Reflexion über 
Erziehung; insofern kann man eigentlich davon ausgehen, dass Erziehungs­
reflexion besteht, seit die Menschengattung besteht.

Ungeachtet der Plausibilität dieser Überlegung gibt es in unserem Kul­
turkreis in der griechischen Antike ab dem 7. Jhdt. v. Chr. die ersten schrift­
lichen Quellen (z. B. Homers Ilias) über diese Reflexion, ab dem 4. Jahr­
hundert v. Chr. einen elaborierten Diskurs über Erziehung, der sich durch 
die griechische und römische Antike zieht (vgl. auch den Band von Birgitta 
Fuchs in dieser Reihe: Fuchs 2019) und an den das entstehende Christen­
tum anknüpft; im christlichen Mittelalter werden diese Reflexionen weiter­
betrieben, in der Renaissance und der Reformationszeit ebenso wie in der 
frühen Neuzeit. In diesem historischen Prozess geschieht – ungeachtet der 
Anknüpfung an die jeweiligen Traditionen – eine ständige Umarbeitung, 
Innovation, Anpassung der Erziehungsreflexion an die jeweilig dominanten 
philosophischen, theologischen oder weltanschaulichen Theorien und Über­
zeugungen (ein guter Überblick findet sich bei Oelkers 2004, S. 304–327).

Einen Einschnitt in die Geschichte der Erziehungsreflexion stellt die 
Entstehung der Pädagogik als eigenständiges Reflexionssystem dar: Wäh­
rend bis ins 18. Jhd. die Erziehungsreflexion im Rahmen von theologischen 
und philosophischen Diskursen (mit den Denkmitteln der Theologie und 
Philosophie) stattfand, entsteht – im Zusammenhang des Übergangs von 
der ‚Vormoderne‘ zur ‚Moderne‘ – im Laufe des Jahrhunderts eine eige­
ne, pädagogische Reflexion von Erziehung mit pädagogischen Denkmitteln 
(vgl. auch den Band von Heinz-Hermann Krüger in dieser Reihe: Krüger 
2019, Kap. 2). Und damit sind wir bei den Problemstellungen angekom­
men, die die Erziehungswissenschaft bis heute beschäftigen.

Ursprünge der 
Reflexion über 
Erziehung

Pädagogik als 
eigenständiges 
Reflexionssystem



65

Immanuel Kant, den Sie schon im ersten Kapitel kennen gelernt haben 
(vgl. auch den Band von Birgitta Fuchs in dieser Reihe: Fuchs 2019), war 
von Haus aus Philosoph, war aber hochgradig interessiert am pädagogischen 
Diskurs der Zeit und hat an der Universität Königsberg auch mehrfach Vor­
lesungen über Pädagogik gehalten. Die Gesamtaufgabe der Erziehung be­
schreibt er so:

„Bei der Erziehung muß der Mensch also:
1) diszipliniert werden. Disziplinieren heißt suchen zu verhüten, daß die 
Tierheit nicht der Menschheit, in dem einzelnen sowohl, als gesellschaft-
lichen Menschen, zum Schaden gereiche. Disziplin ist also bloß Bezäh-
mung der Wildheit.
2) Muß der Mensch kultiviert werden. Kultur begreift unter sich die 
Belehrung und die Unterweisung. Sie ist die Verschaffung der Geschick-
lichkeit. Diese ist der Besitz eines Vermögens, welches zu allen beliebigen 
Zwecken zureichend ist. Sie bestimmt also gar keine Zwecke, sondern 
überläßt das nachher den Umständen. 
Einige Geschicklichkeiten sind in allen Fällen gut, z. E. das Lesen und 
Schreiben; andere nur zu einigen Zwecken, z. E. die Musik, um uns be-
liebt zu machen. Wegen der Menge der Zwecke wird die Geschicklichkeit 
gewissermaßen unendlich.
3) Muß man darauf sehen, daß der Mensch auch klug werde, in die 
menschliche Gesellschaft passe, daß er beliebt sei, und Einfluß habe. Hie-
zu gehört eine gewisse Art von Kultur, die man Zivilisierung nennet. Zu 
derselben sind Manieren, Artigkeit und eine gewisse Klugheit erforderlich, 
der zufolge man alle Menschen zu seinen Endzwecken gebrauchen kann. 
Sie richtet sich nach dem wandelbaren Geschmacke jedes Zeitalters. So 
liebte man noch vor wenigen Jahrzehenden Zeremonien im Umgange.
4) Muß man auf die Moralisierung sehen. Der Mensch soll nicht bloß zu 
allerlei Zwecken geschickt sein, sondern auch die Gesinnung bekommen, 
daß er nur lauter gute Zwecke erwähle. Gute Zwecke sind diejenigen, 
die notwendigerweise von jedermann gebilligt werden; und die auch zu 
gleicher Zeit jedermanns Zwecke sein können.“ 

Kant 1803: 2000, A 23f.

Diese Beschreibung ist in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich:
a)	 Der Begriff ‚Erziehung‘ umfasst (wie seit der Antike) noch alle päda­

gogischen Ziele und die Aktivitäten, die zum selbstverantwortlichen 
Erwachsenen hinführen sollen, also auch das, was wir heute Kultur­
techniken, Weltwissen, Sozialkompetenz, Bildung, Unterricht, Le­
benskompetenz zuordnen würden; zum Zeitpunkt der Vorlesungen 

Erziehung bei 
Immanuel Kant

Disziplinierung

Kultivierung

Zivilisierung

Moralisierung

Umfassender 
Erziehungsbegriff



66

gibt es ‚Bildung‘ als Konkurrenz oder Ergänzung zu ‚Erziehung‘ noch 
nicht.

b)	 Die Anordnung der Teilaufgaben entspricht einerseits den pädago­
gischen Aufgabenschwerpunkten im Lauf des Heranwachsens und 
bildet andererseits ihre Bedeutsamkeit ab: Ob Erziehung letztendlich 
gelungen ist, hängt von der gelungenen ‚Moralisierung‘ ab; gegen­
über den anderen Aufgaben, die ‚Erziehung‘ zugeschrieben werden, 
ist die Ausbildung einer moralischen Haltung Kernpunkt der Erzie­
hungsaufgabe. 

c)	 In die Beschreibung des Endzweckes der Erziehung, der Moralisie­
rung, fließt eine bestimmte Moralphilosophie ein, nämlich die kan­
tische: Die Zwecke, „die notwendigerweise von jedermann gebilligt 
werden, und die auch zu gleicher Zeit jedermanns Zwecke sein kön­
nen“, verweisen auf den „kategorischen Imperativ“ als Kernstück von 
Kants Moralphilosophie. Wir werden auf das Problem der Begrün­
dung der Erziehungsziele und ihren theoretischen Ort noch ausführ­
lich zu sprechen kommen.

2.1.3	 Theoretische Kontextualisierungen

Um in geordneter Form über diesen erziehungswissenschaftliche Zentralbe­
griff diskutieren zu können, setzen wir zunächst bei den Merkmalen des all­
tagsweltlichen Vorverständnisses an. Das ist einerseits insofern naheliegend, 
als die theoretische Auseinandersetzung über den Begriff diese Merkmale in 
irgendeiner Form berücksichtigen muss und andererseits deshalb, weil sonst 
nicht erklärbar wäre, worauf sich die unterschiedlichen elaborierten Erzie­
hungstheorien als Referenz beziehen.

Wir bedienen uns dabei des gleichen Kunstgriffs, mit dem Friedrich 
Schleiermacher in seinen Vorlesungen über Erziehung erst vom „populären 
Begriff“ ausgeht, „um allmählich zu einer Erklärung zu gelangen“ (Schleier­
macher 1813, S. 7). Darum beginnt seine Vorlesung mit der Feststellung: 
„Was man im allgemeinen unter Erziehung versteht, ist als bekannt voraus­
zusetzen“ (Schleiermacher 1826, S. 7), bevor er dann versucht, den Begriff 
auf 150 Druckseiten theoretisch zu fassen.

2.1.3.1	 Merkmale alltagsweltlichen Denkens über Erziehung

Wer in Alltagsgesprächen mit dem Begriff ‚Erziehung‘ operiert, kann damit 
rechnen, dass der Gesprächspartner versteht, was damit gemeint ist; Studie­
rende wissen schon, was ‚Erziehung‘ bedeutet, bevor sie ein Studium der 

Hierarchie der 
Aufgaben

Zieldimension Kate-
gorischer Imperativ



67

Erziehungswissenschaft aufnehmen. Dieses alltagsweltliche (im strengen 
Sinn vortheoretische) Denkmodell ist hinreichend genau, um in alltäglichen 
Diskussionen einen Bereich sozialen Handelns bzw. Handlungen, Motive 
und Eigenschaften von Personen zu beschreiben, gleichzeitig aber zu un­
scharf bzw. zu inkonsistent für theoretische Diskussionen.

Wenn wir uns also zunächst auf das alltagsweltliche Denkmodell von Er­
ziehung beschränken, dann lassen sich (mit dem Maß an Genauigkeit, das 
so ein Modell haben kann) die folgenden Merkmale bestimmen:
a)	 Mit Erziehung ist in der Regel gemeint eine Form von sozialem Han­

deln (genus proximum), das den Zweck hat, die Einstellungen und 
Haltungen des Adressaten dieses Handelns im Sinn von erwünschten 
Einstellungen und Haltungen dauerhaft zu verändern (differentia spe­
cifica). Das soziale Setting, auf das sich das alltagsweltliche Denkmo­
dell bezieht, ist in der Regel die Familie; Eltern erziehen ihre Kinder, 
ausnahmsweise andere Familienangehörige oder andere Erwachsene 
(z. B. Lehrer oder Mitarbeiter in sozialpädagogischen Einrichtungen). 

b)	 Dieser Begriff wird meistens für die Beschreibung und Diskussion ak­
tueller oder geplanter Handlungen einschließlich ihrer Begründung 
und der erwarteten Effekte genutzt („Fernsehverbot als Erziehungs­
maßnahme, damit der Junge lernt, sein Zimmer aufzuräumen.“), aber 
auch für das Ergebnis dieser Handlungen („Das Mädchen ist einfach 
schlecht erzogen.“), wobei der Erziehungserfolg oder Misserfolg in der 
Regel den Eltern zugerechnet wird („Sie hätten sie mal anständig er­
ziehen sollen.“). 	
Dass dabei aus theoretischer Sicht von der Handlungs- in die Beobach­
terperspektive gewechselt wird (vom ‚Prozessbegriff‘ zum ‚Produktbe­
griff‘), ist im Rahmen alltagsweltlicher Denkmodelle unproblematisch.

c)	 Die Statusdifferenz zwischen Erzieher und Zögling ist gleichfalls bei 
dem lebensweltlichen Denkmodell mitgedacht; Kinder als noch nicht 
selbstverantwortliche und insofern erziehungsbedürftige Personen wer­
den von erwachsenen und selbstverantwortlichen Personen erzogen.

Wer als Erwachsener den Eindruck bekommt, dass sein Gegenüber Erzie­
hungsabsichten hat, fühlt sich als Kind behandelt; das wird z. B. dann deut­
lich, wenn etwa in einer Beziehung vermeinte oder tatsächliche Erziehungs­
absichten durch den Partner oder die Partnerin mehr oder weniger empört 
zurückgewiesen werden.



68

2.1.3.2	 Erziehungstheorien und Alltagsverständnis von Erziehung

Die Elemente des Alltagsverständnisses von Erziehung (Ziel: Haltungen 
beim Zögling dauerhaft zu verändern; Erwartung: dass die gewünschten 
Effekte des Erziehungshandelns eintreten; Statusdifferenz: Autoritäts- und 
Kompetenzgefälle zwischen Erzieher und Zögling) kommen auch in der er­
ziehungswissenschaftlichen Beschäftigung mit dem Erziehungsbegriff vor, 
wobei diese Elemente auf der Basis der erziehungswissenschaftlichen Tradi­
tion problematisiert und ergänzt werden. Die Art der Problematisierung be­
ruht auf theoretischen Vorentscheidungen, d.h. sie hängen von jeweils unter-
schiedlichen Erziehungstheorien ab. Wir werden später thematisieren, warum 
die Erziehungstheorien jeweils unterschiedlich sind.

Das in der erziehungswissenschaftlichen Literatur diskutierte Problem ‚Er­
ziehungshandeln ist ein Handeln, dessen Erfolg ungewiss ist‘, ist ein gravieren­
des Problem nicht (oder wenigstens nicht primär) deshalb, weil die Erfahrung 
zeigt, dass Erziehungsabsichten gelegentlich nicht den gewünschten Erfolg 
zeitigen – medizinische Therapien sind auch nicht immer erfolgreich, was 
aber weder die medizinische Forschung noch die medizinische Praxis grund­
sätzlich in Frage stellt –, sondern weil die Bemühungen, die Haltungen und 
Einstellungen eines Zöglings zu ändern, ihre strukturelle Grenze darin ha­
ben, dass ausschließlich der Zögling selbst diese Haltungsänderung vollziehen 
kann. Die eigene Haltung, die moralischen Überzeugungen, die eigenen Re­
levanz- und Handlungsregeln kann Jede oder Jeder für sich nur selbst ändern.

„Erziehung ist [...] ein Handeln oder Geschehen, dessen Erfolg vom Ak-
teur nicht garantiert werden kann. Der Erfolg beruht auf der selbsttäti-
gen Leistung des Adressaten. Erziehung als Vermittlung ist auf das Ler-
nen und die Aneignung durch den Adressaten angewiesen.“

Wigger 2011, S. 339

Eine durchaus vergleichbare Charakterisierung dieses Problems findet sich 
in der systemtheoretischen Reformulierung durch Niklas Luhmann (vgl. 
auch den Band von Birgitta Fuchs in dieser Reihe: Fuchs 2019, Kap. 4.7.1): 
Die Erziehung steht 

„vor dem Problem, dass sie nicht kann, was sie will. Sie hat es mit psy-
chischen Systemen zu tun, die nur das tun, was sie tun. Ein Schüler, 
der grinst, grinst. Ein Schüler, der rechnet, rechnet. Man kann durch 
Tadel oder Lob darauf kommunikativ reagieren, aber es gibt keine Mög-
lichkeit, die Bewußtseinsverläufe, die sich daraufhin ergeben, durch 
Kommunikation zu spezifizieren. [...] Überdies handelt es sich nicht 

Die Erziehungsabsicht 
und ihre Effekte



69

um Trivialmaschinen, die nach der immer gleichen Transformations-
funktion reagieren, sondern um selbstreferentielle Maschinen, die durch 
eigene Operationen selbst bestimmen, wovon sie bei der anschließenden 
Operation ausgehen.“ 	

Luhmann 1981, S. 23

Ein Nebenproblem dieser theoretischen Konstellation ist übrigens, dass selbst 
dann, wenn der Zögling sich in der gewünschten Weise verhält, keine Sicher­
heit besteht, ob er es aus Einsicht tut (also seine Haltung wirklich geändert hat), 
oder nur, um Ärger zu vermeiden oder dem Erzieher einen Gefallen zu tun. 

Beiden Problematisierungen der Möglichkeit von Erziehung ist gemein­
sam, dass das Problem erst durch grundsätzliche Annahmen über den Zög­
ling und seine Verfasstheit entsteht: Bei Wigger die Unterstellung der Inten­
tionalität des Zöglings, die in einem grundsätzlichen Spannungsverhältnis 
zur Intentionalität des Erziehers steht, bei Luhmann die Unterstellung, dass 
Zöglinge „selbstreferentiell“ operieren. Diese Unterstellungen sind auf der 
Ebene der Menschenbildannahmen angesiedelt, die den Unterbau jeweils 
unterschiedlicher Erziehungstheorien ausmachen (vgl. dazu ausführlich 
Kap. 3 in diesem Band). 

Die Statusdifferenz, die bei ‚Erziehung‘ immer mitgedacht ist, wird zum 
theoretischen Problem insofern, als das immer asymmetrische erzieherische 
Verhältnis und die damit implizierte Machtausübung in einem Spannungs­
verhältnis zur angestrebten Autonomie des Zöglings stehen.

„Erziehung ist [...] ein Verhältnis der Über- und Unterordnung, in dem 
die Akteure gesellschaftlich berechtigt werden, in ihrem Sinn und mit 
ihrer Macht Andere zu beeinflussen und zu verändern. Daraus resultiert 
das Dilemma, wie sich Zustimmung, Einsicht und vernünftige Selbstbe-
stimmung in und mit diesem Machtverhältnis erreichen lassen.“ 

Wigger 2011, S. 339

Das ist eine gute Frage, und je anspruchsvoller die Vorstellung von mo­
ralischer Autonomie des Zöglings als Ziel der Erziehung ist, umso größer 
scheint der Widerspruch: Wir erinnern uns, dass Kant ‚Moralisierung‘ als 
den Endzweck von Erziehung beschreibt; der Zögling soll „die Gesinnung 
bekommen, daß er nur lauter gute Zwecke erwähle“ (Kant 1803: 2000, 
A 24). Nach Kants eigener Philosophie sind aber eine gute Gesinnung und 
das Wählen von guten Zwecken das Ergebnis einer freien Entscheidung, 
sonst wären sie nicht (im moralischen Sinne) gut. Kant spricht also einer­
seits von ‚Moralisieren‘ = moralisch machen, andererseits beruht die mora­
lische Autonomie des Zöglings auf freier Selbstbestimmung, und die kann 

Statusdifferenz

Erziehungsparadox: 
Autonomie und 

Zwang/Macht



70

nicht von einem Dritten (auch nicht von einem wohlmeinenden Pädago­
gen) erzeugt werden (sonst wäre sie nicht das Ergebnis einer freien Ent­
scheidung), ohne dass man diese Autonomie einschränkt oder zerstört; gut 
funktionierende Erziehung steht also möglicherweise im Widerspruch zum 
Ziel der Erziehung, nämlich ‚moralische Autonomie‘. 

Diese antinomische Konstellation wurde schon von Johann Friedrich 
Herbart, dem 2. Nachfolger auf Kants Lehrstuhl in Königsberg, kritisch dis­
kutiert, wobei Herbart das Problem eher in der Rigidität der Konstruktion 
der kantischen Moralphilosophie sah:

„Philosophische Systeme, worin entweder Fatalismus oder transzendentale 
Freiheit angenommen wird, schließen sich selbst von der Pädagogik aus. 
Denn sie können den Begriff der Bildsamkeit, welcher ein Übergehen von 
der Unbestimmtheit zur Festigkeit anzeigt, nicht ohne Inkonsequenz in 
sich aufnehmen.“ 

Herbart 1841, S. 165 (§ 3); Näheres bei Vogel 1990, S. 54ff.

Fairerweise muss man einräumen, dass Kant das Problem selbst sieht:

„Eines der größten Probleme der Erziehung ist, wie man die Unterwer-
fung unter den gesetzlichen Zwang mit der Fähigkeit, sich seiner Freiheit 
zu bedienen, vereinigen könne. Denn Zwang ist nötig! Wie kultiviere ich 
die Freiheit bei dem Zwange? Ich soll meinen Zögling gewöhnen, einen 
Zwang seiner Freiheit zu dulden, und soll ihn selbst zugleich anführen, 
seine Freiheit gut zu gebrauchen.“ 

Kant 1803: 2000, S. 711

Wie auch immer: Einen anderen Menschen, auch einen kleinen, zu erziehen 
bedeutet in gewisser Weise immer einen Eingriff in seine Persönlichkeits­
rechte, und deshalb diskutiert Wilhelm Flitner die grundsätzliche Frage, ob 
Erziehung überhaupt sittlich erlaubt ist (Flitner 1979) und tut das zunächst 
unter Hinweis auf die kantische Moralphilosophie: „Nach dieser Denkweise 
ist die Würde des Menschen unaufhebbar, seine Unterwerfung unter einen 
fremden Willen immer ein schwer zu verantwortender Eingriff in seine hu­
mane Freiheit“ (Flitner 1979, S. 499). 

Natürlich hält Flitner das Problem mit dem Zögling, dessen moralische 
Autonomie einerseits erst entstehen soll (sonst wäre Erziehung überflüssig) 
und andererseits mindestens partiell vorausgesetzt werden muss (sonst wäre 
Erziehung im beschriebenen Sinne unmöglich) für lösbar, Kant selbst auch, 
und es gibt in unterschiedlichen Erziehungstheorien unterschiedliche Denk­
figuren, um es zu lösen: durch den „Pädagogischen Bezug“ (Herman Nohl 



71

1949; vgl. auch den Band von Heinz-Hermann Krüger in dieser Reihe:  
Krüger 2019, Kap. 4.2.3), durch „Dialogische Führung“ (Petzelt 1961), 
durch „Erziehung als Interaktion“ (Mollenhauer 1972) oder „Nicht-affirma­
tive Erziehung“ (Benner 2005). 

In unserem Zusammenhang soll diese Diskussion nur eines deutlich ma­
chen: Sowohl die strukturelle Schwierigkeit, dass Erziehung „nicht kann, 
was sie will“ (Luhmann 1981, S. 23) als auch der Widerspruch zwischen Er­
ziehungsmacht und anzustrebender Autonomie des Zöglings gehören zum 
Problemrepertoire der Erziehungswissenschaft, nicht des pädagogischen All­
tagswissens und beruhen auf bestimmten Menschenbildannahmen in be­
stimmten Erziehungstheorien.

Die Zielorientierung erzieherischen Handelns ist schon in der alltags­
weltlichen Bedeutung des Begriffs ‚Erziehung‘ impliziert (es geht um be­
stimmte erwünschte Haltungen beim Zögling, die der Erzieher anstrebt) 
und insofern auch ein Problem für seine theoretische Fassung: „Es variieren 
die Ziele der Erziehung und ihre Legitimationen wie die Mittel und deren 
Begründungen“ (Wigger 2011, S. 338), und es gilt: 

„Im Kern sind Erziehungstheorien an moralische Erwartungen ange-
schlossen, die Richtung und Gewicht der Theorien bestimmen. Die Er-
wartungen können sich in religiöser Form, philosophisch oder alltags-
sprachlich artikulieren.“	

Oelkers 2004, S. 303

Das Problem der Legitimation von Erziehungszielen, das die Erziehungs­
wissenschaft bearbeiten muss, wenn sie es auch nicht wissenschaftlich lö­
sen kann, verweist auf die verschiedenen historischen und gegenwärtigen 
Erziehungstheorien, die jeweils mit unterschiedlichen Erziehungszielen, 
beruhend auf unterschiedlichen Menschenbildannahmen, operieren. Es ist 
keine „abstrakte“ oder „formale“ Erziehungstheorie vorstellbar, die einen 
Erziehungsbegriff formuliert, der gewissermaßen eine Leerstelle für die 
unterschiedlichen Erziehungsziele lässt, weil Erziehungsziele und (philoso­
phische) Menschenbildannahmen untrennbar miteinander verknüpft sind. 
Selbst die Konstruktion Wolfgang Brezinkas, die einem solchen formalen 
Erziehungsbegriff am Nächsten kommt und bei der als Erziehung 

„Handlungen bezeichnet [werden], durch die versucht wird, das Disposi-
tionsgefüge menschlicher Persönlichkeiten mit psychischen (Verhaltenssys-
teme) und/oder sozial-kulturellen Mitteln (Soziale Systeme) in Richtung 
auf größtmögliche Annäherung an gesteckte Lernziele zu verändern“

Brezinka 1971 S. 33; i.O.H.

Erziehungsziele

Erziehungsziele und 
Menschenbilder



72

beruht auf Annahmen hinsichtlich der Adressaten von Erziehung und ihrer 
„Dispositionsgefüge“, die eine solche Definition sachlogisch möglich machen.

Das bedeutet, dass – wegen der Rückbindung der Erziehungstheorien 
an erziehungswissenschaftlich analysierbare, in Grenzen plausibilisierbare, 
aber nicht wirklich beweisbare Menschenbildannahmen – eine formale, all­
gemeine oder abstrakte Erziehungstheorie nicht möglich ist. Die schon ein­
mal herangezogene Feststellung von Lothar Wigger: „Vor dem Hintergrund 
einer Pluralität von Ansätzen bemüht sich die Erziehungswissenschaft um 
eine abstrakte, allgemeine Definition von Erziehung, die aber kontrovers 
bleibt“ (Wigger 2011, S. 338) wäre dann zu korrigieren im Sinne von „die 
kontrovers bleiben muss“.

‚Erziehung‘ als allgemeinen Begriff haben wir nur in seiner Alltagsversion; 
darüber hinaus haben wir nur konkurrierende Erziehungsbegriffe (im Plural), 
die sich je spezifischen konkurrierenden Erziehungstheorien verdanken.

 2.1.4	 Theoretische Leistung

Wenn es so ist, dass Grundbegriffe in einer Wissenschaftsdisziplin die in­
nerdisziplinäre Kommunikation steuern (vgl. Kap. 1.2.2), was ist dann die 
Leistung des Erziehungsbegriffs für diese Kommunikation?

Wenn wir uns an die Unterscheidung von ‚Handlungsperspektive‘ und 
‚Beobachterperspektive‘ erinnern (vgl. Kap. 1.2.4), dann sind traditionelle 
und gegenwärtige Erziehungstheorien in der Regel aus der Perspektive der 
pädagogischen Handlungstheorie konzipiert (‚Was ist zu tun?‘); dabei ist das 
Verhältnis zur Beobachterperspektive auf Erziehung (‚Was geschieht?‘) nicht 
ganz geklärt.

Der Kern des Denkmodells ‚Erziehung‘ in den Erziehungstheorien be­
trifft die Qualität besonderer Absichten menschlicher Handlungen. Die spe­
zifischen Intentionen sind auf die Einstellungen, Haltungen, inneren Über­
zeugungen des Zöglings gerichtet, die entstehen, verstärkt, gefördert oder 
abgebaut und verhindert werden sollen. Ausgeklammert kann hier die Frage 
bleiben, ob nur Intentionen, die bestimmte ethische Qualitätsstandards er­
füllen, zu Recht als Erziehung gelten dürfen; bejaht man die Frage, wird es 
z. B. möglich, die Erziehung zum perfekten Hitlerjungen als Nicht-Erzie­
hung zu deklarieren (Näheres dazu bei Vogel 2015a). 

Deutlich wird, dass die Leistungen des Denkmodells vor allem im Be­
reich der Legitimation von Intentionen liegen: Das Denkmodell ‚Erziehung‘ 
erlaubt es, 
•	 die moralische Qualität von pädagogischen Zielvorstellungen zu dis­

kutieren, 

Zwischenergebnis

Qualität und 
Legitimation von 
Absichten



73

•	 das Problem der Differenz von gesellschaftlich erwünschtem und pä­
dagogisch legitimierbaren Intentionen zu behandeln, 

•	 die Differenz von ‚Erziehung‘ gegenüber Anpassung, Indoktrination, 
Gewöhnung, Manipulation, Werbung usw. theoretisch zu bearbeiten, 

•	 die pädagogische Verantwortung und professionsethische Standards 
pädagogischer Berufe zu diskutieren, 

•	 die Suche nach pädagogisch-immanenten Kriterien zur Entschei­
dung pädagogischer Legitimationsfragen zu betreiben 	

•	 bis hin zu der Grundsatzfrage, ob Erziehung überhaupt sittlich er­
laubt ist (vgl. Flitner 1979). 	

Das Denkmodell impliziert auch eine gefestigte Position des Zöglings: Er 
ist nicht nur Objekt von pädagogischen Intentionen, sondern auch Subjekt 
des Vollzugs der ihm angesonnenen moralischen Orientierungen. Das wirft 
gleichzeitig ein Schlaglicht auf die Frage, ob es nicht ein Ende der Erziehung 
dann gibt, wenn der ‚Zögling‘ irgendwann so alt ist, dass er rechtlich als Er­
wachsener gilt, oder wenn man davon ausgehen kann, dass er sein Handeln 
moralisch autonom begründen kann. Wenn Erwachsene versuchen, sich 
gegenseitig von unterschiedlichen moralischen Grundsätzen zu überzeugen, 
dann führen sie einen moralischen Diskurs, aber sie versuchen nicht, sich 
gegenseitig zu erziehen.

Der metatheoretische Untergrund (im Sinne der wissenschaftstheoreti­
schen Grundannahmen, die immer schon mitgedacht sind, wenn man so 
argumentiert, wie man argumentiert) des Denkmodells ‚Erziehung‘, auf den 
Begriffe wie ‚Intention‘ oder ‚Handlung‘ verweisen, sind Annahmen über 
die prinzipielle Intentionalität und Reflexivität menschlichen Handelns. ‚In­
tentionalität‘ meint die Fähigkeit des Menschen, sein Handeln an selbst ge­
wählten Sinnsetzungen zu orientieren, ‚Reflexivität‘ bedeutet die Fähigkeit, 
sich mit Sinnsystemen argumentativ auseinandersetzen und aus Einsicht sei­
ne Sinnorientierung ändern zu können. Beide Merkmale implizieren prakti­
sche Freiheit und moralische Zurechenbarkeit. Nach dieser Auffassung sind 
Intentionalität und Reflexivität dem menschlichen Handeln grundsätzlich 
zuzuschreiben, ungeachtet dessen, dass im alltäglichen Handlungsvollzug 
häufig von der Reflexionsmöglichkeit kein Gebrauch gemacht wird, z. B. aus 
Gründen der Entlastung bei Routinehandlungen (vgl. Vogel 1990, S. 26).

Als Konsequenz ergibt sich, dass die Frage, ob bei einer Handlung ‚Er­
ziehung‘ vorliegt, grundsätzlich nur als Frage nach Absichten und der Argu­
mentation zur Legitimation von Absichten gestellt und entschieden werden 
kann, aber keine Frage ist, die ein externer Beobachter nur aufgrund von Be-
obachtung entscheiden könnte: An der Ohrfeige selbst (ungeachtet der Proble­
matik dieses Mittels) erkennt man nicht, ob sie dem Abbau von Frustration 

Metatheoretische 
Implikationen

Kann man Erziehung 
beobachten?



74

des Erziehers oder einer pädagogischen Absicht dient, und schon gar nicht, 
ob das Opfer etwas gelernt hat und ggf. was.

Insofern sind diese Theorien wenig geeignet, die Wirklichkeit von Er­
ziehung theoretisch zu erfassen, weil einerseits angesichts konkurrierender 
Erziehungstheorien schwer auszumachen ist, was man eigentlich genau be­
obachten soll, wenn die Konstitution des Gegenstandes ‚Erziehung‘ von 
unterschiedlichen normativen Implikationen abhängig ist.

Geht man – wie in den unter ‚Arbeitsdefinition‘ genannten Bestimmun­
gen – davon aus, dass Erziehung eine soziale Tatsache ist, und dass die An­
gehörigen der Menschengattung auf Erziehung angewiesen sind, und stellt 
dem dann die eben beschriebenen theoretischen Zugriffsmöglichkeiten des 
Erziehungsbegriffs gegenüber, dann fällt auf, dass mit dem Denkmodell ‚Er­
ziehung‘, das ja dem Zögling zu den richtigen Einstellungen, Haltungen 
usw. verhelfen will, alle die Anlässe zur Haltungsbildung beim Zögling theore-
tisch nicht zu erfassen sind, die nicht durch pädagogische Intentionen entstehen: 
Gerade wenn man dem Zögling eine grundsätzliche Aktivität zugesteht, 
muss man damit rechnen, dass er auch noch – und ehrlicherweise wird man 
einräumen müssen, weit überwiegend – Angebote zur Haltungsbildung und 
moralischen Orientierung aus dem täglichen Umgang mit Eltern, Geschwis­
tern, Gleichaltrigen, Medien usw. wahrnimmt, die keineswegs pädagogisch 
intendiert sind (und die im Fokus einer anderen Perspektive auf Erziehung 
stehen, nämlich der der Sozialisationstheorie – vgl. Kap. 2.4). An einem sys­
tematischen Erziehungsbegriff orientierte Pädagogen haben sich mit diesem 
Problem schon lange auseinandergesetzt (vgl. z. B. die Hinweise bei Dolch 
1966, S. 215ff. und Brezinka 1981, S. 65ff.).

In der erziehungswissenschaftlichen Diskussion um den Erziehungs­
begriff wird an dieser Stelle meist auf das Konzept der „funktionalen Er­
ziehung“ verwiesen (vgl. auch Wigger 2011, S. 338f.). Diese Referenz ver­
dankt sich der erziehungswissenschaftlichen Theorietradition; das Konzept 
wird nur in begriffstheoretischen Grundlagenerörterungen herangezogen, 
eine aktuelle elaborierte Theorie der funktionalen Erziehung existiert nicht. 
Die Einführung des Begriffs „funktionale Erziehung“ als Ergänzung oder 
Alternative zu „intentionaler Erziehung“ durch Ernst Krieck ist einerseits 
ein früher und schwer abweisbarer Hinweis darauf, dass nicht alle Prozesse 
von Einstellungs- oder Haltungsbildung auf intentionalen Erziehungsak­
ten beruhen: Krieck unterscheidet die „unbewusste, bloß funktionale Er­
ziehung“, die die „Unterstufe aller höheren und planmäßigen Erziehung“ 
darstellt, von der eigentlichen „intentionalen“ Erziehung; der „Erziehungs­
vorgang ist also auch nicht an ein solches Schema gebunden, wie es die Päd­
agogik voraussetzt. Man darf vielmehr sagen: in der Gemeinschaft erziehen 
sich alle Glieder gegenseitig“ (Krieck 1927, S. 28f.). 

Haltungsbildung jen-
seits von Erziehung?

Funktionale 
Erziehung?



75

„Ganz von selbst aber bedeutet das Leben in der Gemeinschaft erziehe-
rische Einwirkung: die erziehende Funktion der Gemeinschaft ist not-
wendige Vorbedingung für das Wachstum der Seele.“

Krieck 1927, S. 23f.

Andererseits ist der Begriff damit belastet, dass er in späteren Theorien 
Kriecks in eine völkische Ideologie implementiert wurde (im Sinne von 
‚In der nationalsozialistischen Volksgemeinschaft erzieht Jeder Jeden‘), 
und damit war es leicht, die an sich nicht unvernünftige Überlegung von 
den außer-intentionalen Elementen von Erziehung zurückzuweisen (vgl. 
auch den Band von Birgitta Fuchs in dieser Reihe: Fuchs 2019). 

Wenn man den Begriff heute benutzt, ist nicht klar, ob mit ‚funktiona­
ler Erziehung‘ das gleiche gemeint ist wie mit ‚Sozialisation‘ (vgl. Kap. 2.4). 
Theoretisch bedeutsamer ist jedoch, dass mit der Gegenüberstellung der 
Begriffe in der Regel ein impliziter Perspektivenwechsel vollzogen wird: in­
tentionale Erziehung beschreibt die Handlungsperspektive, funktionale Er­
ziehung (oder Sozialisation) kann man nur aus der Beobachterperspektive 
diskutieren. 

Insgesamt darf man aus der Diskussion um ‚funktionale Erziehung‘ 
den Schluss ziehen, dass die Betrachtung von Erziehung von ihren Ef­
fekten her unter Verzicht auf pädagogische Intentionen das Denkmo­
dell ‚Erziehung‘ sprengt; die „so formulierte Verallgemeinerung des Er­
ziehungsbegriffs ist zugleich seine Auflösung“ (Schwenk 1989, S. 437; 
vgl. dazu den Versuch von Helmut Heid, den „Absichtsbegriff“ und den 
„Wirkungsbegriff“ von Erziehung auseinanderzuhalten – Heid 1995, 
S. 51ff.) 

Es bleibt die paradoxe anmutende Einsicht, dass man ‚Erziehung‘ 
zwar theoretisch von den Absichten her definieren kann, damit aber zu­
gleich über die Kontrolle der Effekte, deren Wünschbarkeit ja den päd­
agogischen Zugriff eigentlich rechtfertigt, nicht verfügen kann. Insofern 
ist das Scheitern von Erziehung (der Zögling nimmt die angesonnenen 
Haltungen nicht an) nicht ohne weiteres auf das Konto von verfehlten 
Erziehungsabsichten oder misslungenen Erziehungsmaßnahmen zu bu­
chen, sondern einfach eine der strukturell möglichen Alternativen. 

Trotz dieser theoretischen Einschränkungen scheint der Erziehungs­
begriff nicht entbehrlich zu sein. Er steht am Beginn der erziehungswis­
senschaftlichen Reflexion in der Moderne: 

„Erziehung, nicht Bildung wird [...] in der sich ausdifferenzierenden 
Reflexion über das Aufwachsen – also jenseits der philosophischen Texte – 
zunächst zum theoretisch leitenden Begriff, vor allem dann, wenn diese 

Resümee



76

soziale Tatsache in eigener theoretischer und methodischer Anstrengung 
als Grundlage einer eigenen Wissenschaft beobachtet werden soll.“

Tenorth 2011, S. 357

Und er steht – so Elmar Tenorth – im Unterschied zu „Bildung“, mit der 
sich auch andere Kulturwissenschaften beschäftigen, für den disziplinären 
Fokus der Erziehungswissenschaft (vgl. a. a. O., S. 358ff.).

Lernergebnisse Sie können die Fragen beantworten, 

•	 ab wann es überhaupt Nachdenken über Erziehung gibt;

•	 ab wann man von Pädagogik als „eigenständigem Reflexionssystem“ sprechen kann.

•	 Sie können ganz knapp erklären, warum es grundsätzlich nicht die erziehungswissen-
schaftliche Erziehungstheorie gibt, sondern nur unterschiedliche/konkurrierende;

•	 Sie kennen die Merkmale des alltagsweltlichen Begriffs von Erziehung und können 
die theoretischen Probleme beschreiben, die sich aus dem alltagsweltlichen Verständ-
nis von Erziehung ergeben. 

•	 Sie können in diesem Zusammenhang die Frage diskutieren: Kann man Erziehung 
eigentlich beobachten? 

•	 Sie können erklären, was mit funktionaler Erziehung gemeint ist und mit welchem 
Begriff oder welchen Theorien man das Gemeinte heute beschreibt und erklärt.

Weiterführende Literatur

Wer sich für weitere „Schlüsselbegriffe“ interessiert:
Milena Feldmann (u.a.) (Hg.): Schlüsselbegriffe der Allgemeinen Erziehungs­

wissenschaft. Pädagogisches Vokabular in Bewegung. Weinheim: Beltz 
Juventa 2022. 

Die Probleme der Beobachter- und der Handlungsperspektive auf Erzie­
hung werden gut nachvollziehbar beschrieben bei:
Heid, Helmut (1995): Erziehung. In: Lenzen, Dieter (Hrsg.): Erziehungs­

wissenschaft – Ein Grundkurs. Reinbek: rowohlts, S. 43–68.

Der Klassiker zu den Grenzen von „intentionaler“ Erziehung:
Bernfeld, Siegfried (1925: 1973): Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung. 

Frankfurt: Suhrkamp.



77

 2.2	 Bildung

Wir nähern uns dem Begriff „Bildung“, indem wir uns zunächst den Wortge-
brauch in der Alltagssprache vergegenwärtigen, bevor wir uns in einem ersten 
Schritt mit den Problemen des Begriffs als Theoriebegriff beschäftigen, an des-
sen Ende eine Art Arbeitsdefinition steht (2.2.1). Die Geschichte des Begriffs 
und seiner Bedeutungen ist nicht nur historisch interessant (weil „Bildung“ 
im modernen Sinn eine relativ späte (deutsche) Erfindung des frühen 19. Jahr-
hunderts ist – im Unterschied zu „Erziehung“), sondern weil sich im Lauf dieser 
Geschichte eine Dichotomie in der Begriffsbedeutung entwickelt, die die Rede 
von Bildung bis heute bestimmt (2.2.2)

Wenn Sie bei der Bearbeitung des ‚Erziehungs-Kapitels‘ den Eindruck hat­
ten, dass die Erziehungswissenschaft als Disziplin mit komplexen Begriffen 
arbeitet, dann wird sich dieser Eindruck beim Kapitel ‚Bildung‘ mehr als 
bestätigen. Ein erster Hinweis könnte sein, dass ‚Bildung‘ in zahllosen Wort­
verbindungen in der Alltagssprache vorkommt: Bildungssystem, Bildungs­
institution, Allgemeinbildung, Bildungslücke, Bildungsabschluss, Bildungs­
gerechtigkeit, Bildungsgang, Bildungskatastrophe, Bildungsforschung, 
Bildungsausgaben, Bildungsberatung, Bildungsministerium, Berufsbildung, 
Erwachsenenbildung, frühkindliche Bildung, Ganztagsbildung, Halbbil­
dung, Bildungsdefizit, Bildungsprogramm, Bildungsförderung, Weiterbil­
dung, Bildungsorganisation usw. 

In den einschlägigen Lexikon- bzw. Handbuchartikeln besteht große Ei­
nigkeit über die theoretischen Probleme des Bildungsbegriffs (vgl. auch Eh­
renspeck 2006, S. 64f.; Tenorth 2007 S. 92; Hörster 2004, S. 45ff.), wenn 
auch – nicht überraschend – Uneinigkeit über die Lösungen:

„Obwohl Bildung als einer der zentralen Grundbegriffe der Pädagogik 
gilt, fällt seine genauere pädagogische Bestimmung schwer, da es keine 
allgemeingültige Definition von Bildung gibt. Bildung ist einerseits ein 
Begriff mit einer Fülle von Konnotationen, andererseits eine in vielen 
(geistes- wie natur-)wissenschaftlichen Disziplinen gebräuchliche Kate-
gorie mit je unterschiedlichen Traditionen und schließlich auch in der 
Pädagogik selbst ein Konzept, das je nach pädagogischer Richtung bzw. 
Schule verschiedene Bedeutungen aufweist. Das heißt, dass sich die Be-
deutung von Bildung nur vor dem Hintergrund von spezifischen Bil-
dungstheorien bestimmen lässt.“

Zirfas 2011, S. 13



78

Sabine Andresen wird noch deutlicher:

„ ‚Bildung‘ ist ein Schlüssel- oder Grundbegriff der deutschsprachigen 
Pädagogik als Profession und der Erziehungswissenschaft als Disziplin. 
Im Sinne eines ‚fuzzy concept‘ erscheint Bildung als Begriff mit unkla-
ren Konturen, wenig begrenzt, kaum übersetz- und systematisierbar. [...] 
Die historische Bedeutungsvarianz von Bildung, ihre Abhängigkeit von 
nationalen Semantiken und die Einbettung in spezifische gesellschaftli-
che Kontexte sowie ihre Unterscheidungsmerkmale zu weiteren zentralen 
Schlüsselbegriffen wie Erziehung, Lernen oder Sozialisation stellen für 
die Erziehungswissenschaft eine Herausforderung dar. Wie der Begriff 
Bildung jeweils ‚gefüllt‘ wird, welche politischen Orientierungen domi-
nieren, welche Leistungen von Interesse sind und wer sich an Forschungen 
über Bildung und Bildungsprozesse beteiligt, beeinflusst auch die Heran-
gehensweise innerhalb der Disziplin selbst. [...] Gegenwärtig zeigt sich 
dies in der deutschen Erziehungswissenschaft beispielsweise in ihrem Be-
mühen um international ausgerichtete empirische Forschung. Historische 
oder philosophische Forschung steht demgegenüber unter einem deutli-
chen Legitimationsdruck.“

Andresen 2009, S. 76

Schon aus diesen beiden Zitaten kann man etwas über die disziplinären 
Theorie-Konfigurationen zum Bildungsbegriff lernen:
a)	 Wie beim Erziehungsbegriff existiert ‚Bildung‘ als alltagsweltlicher 

Begriff und nur im Rahmen von je spezifischen Bildungstheorien als 
wissenschaftlich belastbarer Begriff.

b)	 Da der Begriff so viele Deutungsmöglichkeiten zulässt, ist mit Ab­
grenzungsproblemen zu den anderen Grundbegriffen (Erziehung, 
Lernen, Sozialisation) zu rechnen.

c)	 Für ‚Erziehung‘, ‚Lernen‘ und ‚Sozialisation‘ gibt es mindestens in 
allen europäischen Fremdsprachen begriffliche Äquivalente; für ‚Bil­
dung‘ aber nicht. Offensichtlich handelt es sich um einen deutschen 
Sonderweg (vgl. auch Ehrenspeck 2006, S. 64; Tenorth 2007, S. 92), 
der etwas mit einem spezifisch deutschen, gesellschaftlich hoch be­
deutsamen Deutungsmuster zu tun hat (vgl. dazu Bollenbeck 1996). 
Für den internationalen erziehungswissenschaftlichen Diskurs wirft 
das Probleme auf; inzwischen wird in manchen englischsprachigen 
Texten darauf verzichtet, ‚Bildung‘ zu übersetzen, und man lässt ein­
fach den deutschen Begriff stehen. 

d)	 Im Unterschied zum Erziehungsbegriff gibt es beim Bildungsbegriff 
nicht nur Theorien aus der Handlungsperspektive, also letztendlich 



79

normative Bildungstheorien, sondern auch den Bereich der empiri­
schen Bildungsforschung, also Theorien und vor allem Forschungs­
ergebnisse aus der Beobachterperspektive (vgl. auch den Band von 
Heinz-Hermann Krüger in dieser Reihe: Krüger 2019, Kap. 4.3.4 
und 5.2). Die größte Resonanz in der Öffentlichkeit haben dabei 
die großen internationalen Schulleistungsvergleiche (TIMSS, PISA, 
IGLU etc.) gefunden, aber es gibt daneben auch ein weites Feld 
von empirischer Bildungsforschung zu anderen Themen mit sowohl 
quantitativer wie qualitativer Methodologie. Der Hinweis in dem Zi­
tat von Sabine Andresen, dass angesichts des Erfolgs der empirischen 
Bildungsforschung die eher konventionelle bildungstheoretische bzw. 
bildungsphilosophische Beschäftigung mit dem Bildungsbegriff un­
ter Druck gerät, ist zutreffend; dessen ungeachtet bleibt das Problem 
bestehen, dass eine bildungstheoretische Auseinandersetzung sowohl 
mit Bildungsprogrammen als auch mit den (bildungs-) theoretischen 
Prämissen der empirischen Bildungsforschung unerlässlich ist (vgl. 
dazu Vogel 2015b). 

2.2.1	 Arbeitsdefinition

Die Versuche, auch angesichts der Vielfalt der Deutungsmöglichkeiten so 
etwas wie einen semantischen Kern des Bildungsbegriffs zu bestimmen, sind 
nach Lage der Dinge nicht besonders präzise, ähneln sich aber (vgl. z. B. 
Langewand 1994; S. 69; Ehrenspeck 2006, S. 64f.; Benner/Brüggen 2004, 
S. 174 f.):

„Bildung beschreibt die Auseinandersetzung des Einzelnen mit als all-
gemein oder universell geltenden Bestimmungen von Welt, Vernunft, 
Sittlichkeit oder Humanität. In der Regel wird mit Bildung daher die 
Verschränkung von Individualität und Kultur, von Eigenheit und Hu-
manität, von Selbst und Welt verstanden, wobei Kultur, Humanität und 
Welt als objektive Seite, Individualität, Eigenheit und Selbst als sub-
jektive Seite der Bildung gelten. Bildung meint einen differenzierten, 
intensiven und reflektierten Umgang mit sich und der Welt, der zur Aus-
formung eines selbstbestimmten kultivierten Lebensstils führt.“

Zirfas 2011, S. 13

Diese Denkfigur bildet den Rahmen für unterschiedliche Bildungstheo­
rien, die im Laufe der Geschichte seit dem Ende des 18. Jahrhunderts 
bis in die Gegenwart entwickelt wurden und werden, und die Jede oder 



80

Jeden von uns mindestens insofern betreffen, als wir alle einen schulischen 
Bildungsgang absolviert haben, der auf solchen bildungstheoretischen 
Überlegungen beruhte. Der Autor dieses Textes hat z. B. rein aus Alters­
gründen eine andere Gymnasiale Oberstufe nebst Abitur erfahren als die 
derzeitigen Studierenden, wobei den schulischen Konzepten jeweils ziem­
lich unterschiedliche bildungstheoretische Begründungsfiguren zugrunde­
gelegen haben dürften. 

Gleichzeitig untersucht die Empirische Bildungsforschung z. B. die Frage, 
welche Rolle der Bildungsabschluss ‚Abitur‘ bei der sozialen Differenzierung 
nach ‚Schichten‘ oder ‚Klassen‘ innerhalb der BRD spielt oder in welchem 
Maß die realen Zugangsmöglichkeiten zu ‚höherer Bildung‘ und zum Abitur 
von der familiären Herkunft abhängig sind.

Wir werden in diesem Kapitel beide Seiten, die der bildungstheoreti­
schen und die der empirischen Perspektive auf ‚Bildung‘ an ausgewählten 
Beispielen behandeln und wir beginnen mit einem Blick auf die Geschichte 
des Bildungsbegriffs.

2.2.2	 Geschichte

Das Wort ‚Bildung‘ kommt in theologisch-pädagogischen Kontexten (im 
weitesten Sinn) schon in der deutschen Mystik im 14. Jahrhundert vor (vgl. 
z. B. Benner/Brüggen 2004, S. 180); das hat aber mit dem modernen Bil­
dungsbegriff, um den es uns hier geht, nichts zu tun. Für dessen Herkunft 
sind vielmehr folgende Charakteristika relevant:
a)	 Die Frage, ab wann der Bildungsbegriff in seiner modernen Bedeu­

tung benutzt wird, ist nicht so einfach zu beantworten. Grund dafür 
ist, dass die (ungefähre) moderne Bedeutung: ‚Bildung als ein Prädi­
kat, das nur dem Menschen zukommt, der in einer besonderen Weise 
durch Kenntnisse, Urteilsvermögen und aktives Handeln seine Welt 
versteht und gestaltet und sich dabei höher entwickelt‘, aus einer all­
gemeineren Bedeutung hervorgegangen ist. Um 1800 ist Bildung 
noch ein Begriff, der allgemeine Entwicklungsprozesse und ihr Er­
gebnis beschreibt, die Charakteristika eines Naturgegenstandes, eines 
Artefakts, einer Landschaft, einer Krankheit, und als Prozess die Ent­
wicklung dorthin. Das gilt auch für die Bildung des Menschen: Es 
geht um die spezifische Ausformung seiner körperlichen und geistigen 
Merkmale, aber noch ohne die normative Aufladung des Begriffs im 
Sinne einer ‚Höherbildung‘ des Menschen: Jeder Mensch hat irgend­
eine charakteristische Ausformung von Merkmalen, also ist jeder ir­
gendwie gebildet (= geformt). 

Bildung als 
Formierung



81

Es ist nicht immer deutlich auszumachen, ob in den Jahren um 
1800 noch der allgemeine oder schon der pädagogisch-spezifische 
Begriff von ‚Bildung‘ gebraucht wird. Wenn etwa Hegel den Pro­
zess der Selbsterfahrung des Geistes mit dem Begriff ‚Bildung‘ be­
schreibt, geht der heutige Leser davon aus, Hegel würde den (mo­
dernen) Begriff der Individualbildung eines Menschen als Metapher 
für den Entwicklungsprozess des Weltgeistes verwenden, und deshalb 
beschreibt zum Beispiel Dieter Schwanitz in seinem Bestseller „Bil­
dung“ Hegels Philosophie als „Bildungsroman“ der Weltgeschichte 
(vgl. Schwanitz 1999, S. 338ff.). Die Pointe ist gut, aber vielleicht 
falsch, weil für Hegel ‚Bildung‘ wahrscheinlich noch viel mehr als für 
den heutigen Leser mit der Konnotation eines allgemeinen Formie­
rungsprozesses belegt war, und die Bildung sowohl des Individuums 
wie die des Geistes dann Anwendungsfälle wären. Kurz: Wenn um 
1800 von einem ‚gut gebildeten Jüngling‘ gesprochen wird, ist nicht 
unbedingt von einem jungen Mann mit Abitur die Rede, sondern 
vielleicht von einem jungen Mann mit einer guten Figur und einem 
anziehenden Gesicht.

b)	 Der semantische Kern des modernen Verständnisses von Bildung 
entstammt der pädagogischen Theorie des Neuhumanismus, in der 
idealtypischen Form bei Wilhelm von Humboldt: 

„Der wahre Zwek des Menschen – nicht der, welchen die wechselnde 
Neigung, sondern welchen die ewig unveränderliche Vernunft ihm vor-
schreibt – ist die höchste und proportionirlichste Bildung seiner Kräfte 
zu einem Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit die erste und unerlaß-
liche Bedingung. Allein außer der Freiheit erfordert die Entwikkelung 
der menschlichen Kräfte noch was andres, obgleich mit der Freiheit eng 
verbundenes, Mannigfaltigkeit der Situationen.“

Humboldt 1965, S. 5

Humboldt entwarf ein Konzept für ein dreistufiges Schulsystem 
(wir würden es heute als Gesamtschulsystem einstufen), das durch 
die Unterrichtsgegenstände und die Bildungsziele dafür sorgt, dass 
auch bei unterschiedlich langem Verbleib in der Schule so etwas wie 
eine standesunabhängige allgemeine Menschenbildung entsteht, die 
es möglich macht, dass sich auch Personen unterschiedlichen Stan­
des als Menschen auf Augenhöhe begegnen können. Wir werden uns 
später genauer damit beschäftigen. 

Der wahre Zweck 
des Menschen



82

c)	 Was Humboldt nicht voraussehen konnte – wir wechseln jetzt in die 
(historische) Beobachterperspektive –, war die Funktionalisierung 
der allgemeinbildenden Schule durch die neu entstandene soziale 
Kraft des Bürgertums im Sinne der Erzeugung einer neuen ständi­
schen Privilegierung durch Bildungszertifikate statt durch Adelspa­
tente (wie im 18. Jhd.). Aus Humboldts allgemeinbildender Schule 
wurde das (humanistische) Gymnasium des 19. Jahrhunderts (mit 
Schwerpunkt auf den Schulfächern Latein und Griechisch; zugleich 
der einzige Gymnasialtyp; neusprachliches und naturwissenschaftli­
ches Gymnasium als Alternative gab es erst ab 1890). Dieses Gym­
nasium fungierte als die Kaderschmiede für die ‚Gebildeten Stände‘, 
die gesellschaftlichen und politischen Eliten, die sich – durch ihre 
Bildungspatente (Abitur, Universitätsexamen, Doktortitel) – vom 
‚gemeinen Volk‘ gut unterscheiden ließen. 
Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts ist mit dem von Humboldt grund­
gelegten Bildungsbegriff etwas passiert, das sich in einem mehrstufi­
gen Syllogismus darstellen lässt und anschließend noch näher erläutert 
und plausibilisiert wird:
1)	 Wie Humboldt im obigen Zitat formuliert, ist der wahre Zweck 

des Menschen die harmonische Bildung seiner Kräfte zu einem 
Ganzen.

2)	 Das impliziert: Wer an dieser Aufgabe nicht arbeitet oder wem 
sie misslingt, der verfehlt den eigentlichen Zweck des Menschen.

3)	 Der Ort, an dem man zu dieser Bildung gelangt, ist das (hu­
manistische) Gymnasium; nur wer den Abschluss des Gymna­
siums, das Abitur und die Studierfähigkeit erlangt, hat diesen 
Bildungsprozess auch wirklich abgeschlossen. Wer das Gymna­
sium vorher verlässt, gilt als Versager.

4)	 Aus 1, 2 und 3 folgt: Nur wer Abitur hat, ist gebildet und hat 
den wahren Zweck der Menschheit erfüllt; und das impliziert 
wiederum:

5)	 Wer diesen Zweck nicht erreicht hat – wer kein Abitur hat, wer 
nicht zu den ‚Gebildeten Ständen‘ zählt – , lebt gewissermaßen 
unterhalb der Möglichkeiten der Menschengattung, ist – zuge­
spitzt – im letzten und vollsten Sinne eigentlich kein richtiger 
Mensch.

Dieses Ergebnis eines sozialgeschichtlichen Ausdifferenzierungs- und 
Ausgrenzungsprozesses ist bereits theoretisch angelegt bei einigen 
neuhumanistischen ‚Chefideologen‘ wie bei Ernst August Evers, ei­
nem neuhumanistisch inspirierten Gymnasialdirektor, der sich – um 

Die ‚Gebildeten 
Stände‘



83

die Bedeutung der neuhumanistischen Bildungskonzeption mehr 
propagandistisch als theoretisch herauszustellen – in polemischer 
Weise mit der eher kleinformatigen, standes- und nützlichkeitsbe­
zogenen pädagogischen Theorie der Aufklärungszeit (vgl. auch Stu­
dieneinheit 1) auseinandersetzt (wir kommen auf diese Abgrenzung 
später noch einmal zu sprechen). Er vertritt die These, dass eine nicht 
an höchsten Bildungsidealen orientierte Schulbildung den humanen 
Anspruch der Menschengattung unterbietet und insofern zu einem 
tierischen Status führt, als sie zu einem bloß bürgerlichen, aber – in 
seinem Sinne – ungebildeten Leben führt; der Titel lautet dement­
sprechend „Über die Schulbildung zur Bestialität“ (1807: 1962). 

d)	 Diese Dichotomie zwischen 
•	 dem Anspruch, durch Bildung für Alle ein Verhältnis zwischen 

allen Angehörigen einer Gesellschaft zu ermöglichen, bei dem 
Statusdifferenzen zwar nicht aufgehoben sind, aber den Wert der 
Menschen insofern nicht beeinträchtigen können, weil alle Men­
schen durch allgemeine Bildung gewissermaßen auf der gleichen 
Augenhöhe interagieren einerseits,	

•	 und ‚Bildung‘ als hartem Instrument gesellschaftlicher Differen­
zierung durch Bildungszertifikate und einen den sozialen Status 
markierenden Habitus (zum Begriff Habitus vgl. Kap. 2.2.4) an�­
dererseits, 

bestimmt auch den Verlauf des bildungstheoretischen und bildungs­
politischen Diskurses im 20. Jahrhundert. Dies zeigt sich etwa in der 
Ideologie der „Volkstümlichen Bildung“ (vgl. Böhm 2005, S. 668), 
mit der man in den späten 1920er Jahren und nach 1945 wieder bis 
in die 1960er Jahre das einfache Volk, immerhin ca. 90% der Bevöl­
kerung, davon überzeugen wollte, dass es durch die Volksschule auch 
allgemein gebildet würde, wenn auch auf andere (nämlich volkstüm­
liche) Weise als die wissenschaftlich Gebildeten, die das Gymnasium 
absolvieren. Endgültig abgelöst wird diese Vorstellung im öffentli­
chen Diskurs durch die Konzeption ‚Bildung durch Wissenschaft für 
Alle‘, entstanden in der Bildungsreformzeit (1965–1973), die seit­
dem bis in die Gegenwart als eine Art von selbstverständlicher Hin­
tergrundtheorie die Konzeptionen öffentlicher Bildung begleitet (im 
Kap. 2.3.4 erfahren Sie dazu Näheres).

Dichotomie



84

Lernergebnisse Sie können

•	 über die theoretischen Besonderheiten des Bildungsbegriffs Auskunft geben; 

•	 in eigenen Worten beschreiben, worum es bei „Bildung“ geht;

•	 erklären, worin  das Spannungsverhältnis zwischen „allgemeine Menschenbildung 
für Alle“ und „Bildung als Instrument sozialer Differenzierung“ besteht und wie es 
entstanden ist; 

•	 erklären, warum es nicht den einen Bildungsbegriff gibt, sondern nur unterschiedliche 
Bildungstheorien

  2.2.3	 Beispiele für theoretische Kontextualisierungen I: Bildungstheorien

Die Bildungstheorie von Wilhelm von Humboldt wird nun im Detail vorge-
stellt (2.2.3.1); die Grundannahmen und Zielvorstellungen des Neuhumanis-
mus lassen sich im Vergleich mit denen der Aufklärungspädagogik (im Text 
von Niethammer „Philanthropinismus“ genannt) gut rekonstruieren (2.2.3.2). 
Eine kritische Diskussion der Bildungstheorie Humboldts schließt das Kapitel 
ab (2.2.3.3).

Bildungstheorien gibt es nicht nur im Format von Theorien, die einem be­
stimmten Autor zugeordnet sind (z. B. die „Theorie der kategorialen Bildung“ 
von Wolfgang Klafki 1975, S. 25–45; vgl. auch den Band von Heinz-Hermann 
Krüger in dieser Reihe: Krüger 2019, Kap. 4.4.2), sondern sie spielen auch 
eine Rolle – wie bereits angedeutet – bei der Konzeption und Begründung 
von Bildungsplänen, Curricula oder Schulmodellen (Näheres in Kapitel 3 
dieser Kurseinheit). Wenn wir uns jetzt mit der Bildungstheorie Wilhelm 
von Humboldts (bitte nicht verwechseln mit seinem auf anderen Gebieten 
herausragenden Bruder Alexander) beschäftigen, dann entspricht das der Be­
deutung, die dieser Theorie im erziehungswissenschaftlichen Diskurs zuge­
schrieben wird; außerdem kann man an dieser Theorie gut erkennen, welche 
Elemente bzw. Theorie-Ebenen in solchen Theorien angesprochen werden.

2.2.3.1 Die Bildungstheorie Wilhelm von Humboldts

Wilhelm von Humboldt (1767–1835) ist eigentlich studierter Jurist, beruf­
lich in Preußen und in verschiedenen Funktionen im diplomatischen Dienst 
im Ausland tätig, scheidet aus politischen Gründen aber aus dem Staats­
dienst aus und arbeitet dann nur noch an seinen sprachwissenschaftlichen 



85

und philosophischen Studien, die den weitaus größten Teil seines veröffent­
lichten Werkes ausmachen.

Seine Bedeutung für die Pädagogik und die Erziehungswissenschaft 
rührt im Wesentlichen von den (wenigen) Texten her, die im Zusammen­
hang mit seiner Tätigkeit als Sektionschef für Unterricht und Kultus im 
preußischen Innenministerium (vom Februar 1809 bis Juli 1810) entste­
hen, also in der preußischen Reformzeit (1806–1815) ((vgl. auch den Band 
von Birgitta Fuchs in dieser Reihe: Fuchs 2019). Die von ihm initiierten 
Reformen bzw. Reformpläne (Unterrichtsgesetz, Gymnasiallehrer-Examen, 
Neue Abiturregelung, Gründung der Universität Berlin) gelten als Teil der 
‚Preußischen Reformen‘.

„Die letzte Aufgabe unseres Daseyns: dem Begriff der Menschheit in uns-
rer Person, sowohl während der Zeit unseres Lebens, als auch noch über 
dasselbe hinaus, durch die Spuren des lebendigen Wirkens, die wir zu-
rücklassen, einen so großen Inhalt, als möglich, zu verschaffen, diese Auf-
gabe löst sich allein durch die Verknüpfung unseres Ichs mit der Welt zu 
der allgemeinsten, regesten und freiesten Wechselwirkung.“

Humboldt 1965, S. 25

Das ist ein hoher Anspruch, und die Sprache klingt in unseren Ohren etwas 
zu enthusiastisch; es ist aber eine (Humboldt-)spezifische Beschreibung des 
Menschenbildes des Deutschen Idealismus; auch Fichte, Schiller, Goethe 
und viele andere schreiben so oder so ähnlich. In die nüchterne Sprache 
der Gegenwart übertragen, ist die Botschaft: Menschen sind auf der Welt, 
um etwas zu machen, sich zu verwirklichen, sich zu engagieren, an einem 
Projekt zu arbeiten, sich mit ihrer Umwelt auseinanderzusetzen und sie aktiv 
zu gestalten – und das gilt für alle Angehörigen der Menschengattung, un­
abhängig von Status oder Geschlecht.

Es kann dem einzelnen Individuum nur gelingen, dieser Aufgabe nach­
zukommen, wenn es die Kräfte, die ihm als Gattungswesen mitgegeben 
sind, auch entwickelt:

„Der wahre Zwek des Menschen – nicht der, welchen die wechselnde 
Neigung, sondern welchen die ewig unveränderliche Vernunft ihm vor-
schreibt – ist die höchste und proportionirlichste Bildung seiner Kräfte zu 
einem Ganzen.“

Humboldt 1965, S. 5

Der Rückgriff auf die „ewig unveränderliche Vernunft“ ist ein Erbe der Auf­
klärungsphilosophie und -Pädagogik, die davon ausging, dass die Menschen­



86

gattung von einem guten und vernünftigen Schöpfer geschaffen wurde und 
dass „Vernunft“ die wichtigste Gattungseigenschaft des Menschen ist (die 
man nicht erst erwerben, sondern einfach benutzen muss). Der Verweis auf 
die „ewig unveränderliche Vernunft“ als Argument bedeutet also, dass es in 
diesem Punkt keine Diskussionen und keine zwei Meinungen geben kann. 

Wie kann die proportionierliche (= alle Kräfte betreffend) Bildung der 
Kräfte zu einem (harmonischen) Ganzen im Detail gelingen? Dazu gibt es 
Hinweise aus dem „Königsbergischen“ und „Litauischen Schulplan“ (vgl. 
Baumgart 1997, S. 111ff.), Texte, die Humboldt in seiner Eigenschaft als 
Sektionschef gewissermaßen als Gutachter aus Anlass konkreter Schulre­
formpläne verfasst hat.

Im „Königsberger Schulplan“ (vgl. auch den Band von Birgitta Fuchs in 
dieser Reihe: Fuchs 2019) stellt Humboldt ein horizontal gestuftes Schul­
system vor, wobei die Stufung sich nicht aus definierten Schultypen ergibt, 
sondern den besonderen Bildungsaufgaben jeder Stufe folgt: Elementarun­
terricht, Schulunterricht, Universitätsunterricht.

„Der Zweck des Schulunterrichts ist die Uebung der Fähigkeiten, und die 
Erwerbung der Kenntnisse, ohne welche wissenschaftliche Einsicht und 
Kunstfertigkeit unmöglich ist. Beide sollen durch ihn vorbereitet; der junge 
Mensch soll in Stand gesetzt werden, den Stoff, an welchen sich alles eigne 
Schaffen immer anschliessen muss, theils schon jetzt wirklich zu sammeln, 
theils künftig nach Gefallen sammeln zu können, und die intellectuell-me-
chanischen Kräfte auszubilden. Er ist also auf doppelte Weise, einmal mit 
dem Lernen selbst, dann mit dem Lernen des Lernens beschäftigt.“
Humboldt, Königsberger Schulplan, zit. nach Baumgart 1997, S. 115

Deutlich wird: es geht um die Ausbildung der Kräfte, die es ermöglichen 
sollen, dass der Schüler (die männliche Form ist hier angebracht, weil es ein 
öffentliches höheres Bildungsangebot für Mädchen in Preußen erst ab 1907 
gab; bis dahin existierte aber ein breites Angebot an privaten oder kommu­
nalen Bildungseinrichtungen für ‚höhere‘ Töchter) während der Schulzeit 
und danach im Leben diese Kräfte nutzen kann, um sich weiter mit Welt 
auseinanderzusetzen, weil er das Lernen gelernt hat.

Diese ‚allgemeine‘ Bildung der Kräfte ist das zentrale Anliegen des öf­
fentlichen Bildungssystems, und es darf keinesfalls mit Aufgaben der Aus­
bildung für bestimmte Stände, Berufe oder auch der Orientierung an für das 
Alltagsleben nützlichen Kompetenzen vermischt werden:

„Alle Schulen aber, deren sich nicht ein einzelner Stand, sondern die 
ganze Nation, oder der Staat für diese annimmt, müssen nur allgemeine 

Schulunterricht

Allgemeine Bildung



87

Menschenbildung bezwecken. – Was das Bedürfniss des Lebens oder 
eines einzelnen seiner Gewerbe erheischt, muss abgesondert, und nach 
vollendetem allgemeinen Unterricht erworben werden. Wird beides ver-
mischt, so wird die Bildung unrein, und man erhält weder vollständige 
Menschen noch vollständige Bürger einzelner Klassen.“

Humboldt, Litauischer Schulplan, zit. n. Baumgart ebd., S. 111

Ein eindrückliches Beispiel, dass es wirklich nur um die Stärkung der Kräf­
te gehen soll und nicht um lebens- oder berufsnützliches Wissen, ist der 
Sprachunterricht auf der Ebene der ‚Schule‘: Obwohl Humboldt weiß, dass 
die weitaus meisten der Schüler nur ein paar Jahre die ‚Schulen‘ besuchen 
werden, bevor sie in einen bürgerlichen Beruf oder eine Berufsausbildung 
gehen und nur eine Minderheit Abitur macht (das Abitur gibt es in Preu­
ßen seit 1788) und studiert, sind die Pflichtsprachen für alle Latein und 
Griechisch – unter dem Gesichtspunkt der Nützlichkeit absurd, weil nur 
Mediziner und Juristen Latein für Studium und Beruf brauchen und die 
Theologen zusätzlich Griechisch und ggf. Hebräisch und die Mehrheit der 
Anderen mit einer lebenden Sprache wie Französisch oder Englisch irgend­
wie besser bedient wäre. In Humboldts Konzept sind Latein und Griechisch 
aber nicht als Berufsvorbereitung für akademische Berufe im Bildungsplan 
verankert, sondern, weil man an diesen Sprachen lernen kann, wie Spra­
che funktioniert und wie Sprache Welt erschließt – und in diesem Bereich 
kennt sich Humboldt als Sprachwissenschaftler und -philosoph aus: 

„Denn die Kenntnis der Sprache ist immer, als den Kopf aufhellend, und 
Gedächtnis und Phantasie übend, auch unvollendet nützlich.“

Humboldt, Königsberger Schulplan, zit. n. Baumgart ebd., S. 113

Die rigide Orientierung des Bildungsprogramms an der Entfaltung der 
Kräfte gilt auch schon für den Elementarunterricht: Die Idee ist nicht, 
diejenigen, deren Schulbildung aufgrund der sozialen Situation ihrer El­
tern schon mit der Elementarbildung beendet ist, wenigstens mit ein paar 
nützlichen Kenntnissen auszustatten (z. B. bürgerliches Rechnen, damit sie 
beim Einkaufen nicht betrogen werden), sondern gerade für diese Gruppe 
geht es um eine grundlegende Bildung ihrer Kräfte:

„Der Elementarunterricht soll bloss in Stand setzen, Gedanken zu ver-
nehmen, auszusagen, zu fixiren, fixirt zu entziffern, und nur die Schwie-
rigkeit überwinden, welche die Bezeichnung in allen ihren Hauptarten 
entgegenstellt. [...] Er hat es also eigentlich nur mit Sprach-, Zahl- und 
Mass-Verhältnissen zu thun, und bleibt, da ihm die Art des Bezeichneten 

Sprachunterricht

Elementarunterricht



88

gleichgültig ist, bei der Muttersprache stehen. Wenn man, und mit Recht, 
noch andern Unterricht, geographischen, geschichtlichen, naturhistori-
schen [= naturwissenschaftlichen, P.V.] hinzufügt, so geschieht es theils 
um die durch den Elementarunterricht entwickelten, und zu ihm selbst 
nöthigen Kräfte durch mannigfaltigere Anwendung mehr zu üben, theils 
weil man für diejenigen; welche aus diesen Schulen unmittelbar ins Le-
ben übergehen, den blossen Elementar-Unterricht überschreiten muss.“

Humboldt, Königsberger Schulplan, zit. n. Baumgart ebd., S. 113

Wichtig ist: Humboldt ist bewusst, dass nicht alle Schüler bis zum Abitur 
im System bleiben oder studieren; dennoch sollen sie an so viel allgemeiner 
Bildung ihrer Kräfte profitieren wie möglich.

Die Aussagen zum Universitätsstudium sind aus mehreren Gründen 
lesenswert: Zum einen beschreiben sie die höchste Stufe der allgemeinen 
Bildung, und auch hier gilt: das Studium hat mit dem Erwerb berufsnütz­
licher Kompetenzen nichts zu tun; was man für einen akademischen Beruf 
braucht, kann man sich hinterher aufgrund der im Studium erworbenen 
allgemeinen Kenntnisse und theoretischen Fähigkeiten selbst beibringen; 
zum anderen wird genau dieser Text aus dem Königsberger Schulplan gerne 
benutzt, um auf dieser Folie das gegenwärtige Studium unter den Bedin­
gungen der Massenuniversität kritisch zu diskutieren:

„Wenn also der Elementarunterricht den Lehrer erst möglich macht, 
so wird er durch den Schulunterricht entbehrlich. Darum ist auch 
der Universitätslehrer nicht mehr Lehrer, der Studirende nicht mehr 
Lernender, sondern dieser forscht selbst, und der Professor leitet seine 
Forschung und unterstützt ihn darin. Denn der Universitätsunterricht 
setzt nun in Stand, die Einheit der Wissenschaft zu begreifen, und her-
vorzubringen, und nimmt daher die schaffenden Kräfte in Anspruch: 
Denn auch das Einsehen der Wissenschaft als solcher ist ein, wenn gleich 
untergeordnetes Schaffen. Daher hat der Universitätsunterricht keine 
Gränze nach seinem Endpunkt zu, und für die Studirenden ist, streng 
genommen, kein Kennzeichen der Reife zu bestimmen. Ob, wie lange, 
und in welcher Art derjenige, der einmal im Besitze tüchtiger Schul-
kenntnisse ist, noch mündlicher Anleitung bedarf? hängt allein vom 
Subject ab. Das Collegienhören selbst ist eigentlich nur zufällig; das 
wesentlich Nothwendige ist, dass der junge Mann zwischen der Schule 
und dem Eintritt ins Leben eine Anzahl von Jahren ausschliessend dem 
wissenschaftlichen Nachdenken an einem Orte widme, der Viele, Lehrer 
und Lernende in sich vereinigt.“

Humboldt, Königsberger Schulplan, zit. n. Baumgart ebd., S. 114

Universitätsstudium



89

Humboldt ist kein Schwärmer, der nicht wahrnimmt, dass nicht alle Men­
schen in Preußen in Schlössern aufgewachsen sind, wie er und sein Bruder; 
darum entwirft er den Plan einer allgemeinbildenden Schule für Alle, die wir 
heute – ihrer Struktur und ihrer Funktion nach – als typische Gesamtschu­
le einordnen würden, darum verbannt er alle berufs- und lebensnützlichen 
Inhalte aus dieser Schule und lässt nur die Inhalte zu, die der Allgemeinen 
Menschenbildung dienen. Und von dieser Bildung des Menschen erwartet 
Humboldt, dass sich so gebildete Menschen – ungeachtet der Statusunter­
schiede in einer ständischen Gesellschaft – als Menschen auf Augenhöhe 
begegnen könnten:

„Dieser gesammte Unterricht kennt daher auch nur Ein und dasselbe 
Fundament. Denn der gemeinste Tagelöhner, und der im Feinsten Aus-
gebildete muß in seinem Gemüth ursprünglich gleich gestimmt werden, 
wenn jener nicht unter der Menschenwürde roh, und dieser nicht unter 
der Menschenkraft sentimental, chimärisch, und verschroben werden soll.“

Humboldt, Litausicher Schulplan, zit. n. Baumgart ebd., S. 111f.

Und: „Bleibt man fest dabei stehen, Zahl und Beschaffenheit der Unter-
richtsgegenstände nach der Möglichkeit der allgemeinen Bildung des Ge-
müths in jeder Epoche zu bestimmen, und jeden Gegenstand immer so zu 
behandeln, wie er am meisten und besten auf das Gemüth zurückwirkt, 
so muß eine ziemliche Gleichheit herauskommen. Auch Griechisch ge-
lernt zu haben könnte auf diese Weise dem Tischler ebenso wenig unnütz 
sein, als Tische zu machen dem Gelehrten.“

Humboldt, Königsberger Schulplan, zit. n. Baumgart ebd., S. 112

Reflexionsfrage

Im Königsberger Schulplan beschreibt Humboldt die erreichte Reife am Ende der Schulzeit 
für den Sprachunterricht so:

„Sein Sprachunterricht z. B. ist auf der Schule geschlossen, wenn er dahin gekommen ist, 
nun mit eigner Anstrengung und mit dem Gebrauche der vorhandenen Hülfsmittel jeden 
Schriftsteller, insoweit er wirklich verständlich ist, mit Sicherheit zu verstehen, und sich 
in jede gegebene Sprache, nach seiner allgemeinen Kenntniss vom Sprachbau überhaupt, 
leicht und schnell hinein zu studiren“ � ebd. S. 114

Überlegen Sie, inwiefern dies für das Ergebnis Ihres schulischen Sprachunterrichts zutrifft!	

Aufgabe

Zusammenfassung: 
Menschenbildung 



90

2.2.3.2 Neuhumanismus/Philanthropismus

Humboldt hat seine Version von neuhumanistischer Bildung nur in Umris­
sen und nur aus Anlass der kritischen Auseinandersetzung mit ihm zur Be­
gutachtung und Entscheidung vorgelegten anderen Bildungsprogrammen 
beschrieben; etwas präziser kann man die neuhumanistischen Bildungsvor­
stellungen in einem Text von Friedrich Immanuel Niethammer studieren.

Niethammer war für Bayern das, was Humboldt für Preußen war: Der 
Initiator und Gestalter der neuhumanistisch orientierten Bildungsreform 
zu Beginn des 19. Jahrhunderts. In dem Buch „Der Streit des Philan­
thropinismus und Humanismus in der Theorie des Erziehungs-Unter­
richts unserer Zeit“ (1808) setzt sich Niethammer mit der Aufklärungs­
pädagogik (‚Philanthropinismus‘) auseinander; dabei arbeitet er mit einer 
differenzierten Gegenüberstellung der unterschiedlichen pädagogischen 
und didaktischen Grundsätze. Im Unterschied zu dem oben erwähnten 
Text von Evers („Über die Schulbildung zur Bestialität“) bemüht sich 
Niethammer aber um eine sachliche Darstellung der gegnerischen Posi­
tion, und so können Sie einerseits etwas über die Grundsätze der Auf­
klärungspädagogik lernen, andererseits wird durch die Konfrontation die 
neuhumanistische Position klarer. 

Tabelle 4: I. Ueber den Zweck des Erziehungsunterrichts

Humanismus Philanthropinismus

1. Der Erziehungsunterricht hat einen eigenen für 
sich bestehenden Zweck, allgemeine Bildung des 
Menschen.

Der Erziehungsunterricht hat keinen eigenen für 
sich bestehenden, sondern nur den relativen Zweck, 
Bildung des Menschen für seine künftige Bestim­
mung in der Welt.

2. Es koemmt bei dem Erziehungsunterricht nicht so­
wohl darauf an, bestimmte Kenntnisse zu sammeln, 
als vielmehr darauf, den Geist zu ueben.

Es kommt bei dem Erziehungsunterricht nicht so­
wohl darauf an, den Geist an und für sich zu üben, 
als vielmehr darauf, ihn mit der möglich größten 
Masse brauchbarer Kenntnisse auszurüsten.

3. Der Erziehungsunterricht übt den Geist der 
Lehrlinge, nicht sowohl um ihn zu bestimmten 
Geschäften geschickt zu machen, sondern es ist ihm 
vielmehr Bildung des Geistes an und für sich selbst 
Zweck.

Dem Erziehungsunterricht kann Bildung des 
Geistes an und für sich selbst nicht Zweck seyn; 
sie gilt ihm vielmehr fuer etwas zweckloses, sofern 
nicht dadurch der Geist zu bestimmten Geschäften 
geschickt gemacht werden soll.

Friedrich I. 
Niethammer



91

Humanismus Philanthropinismus

4. Es ist überhaupt in dem Erziehungsunterrichte 
nicht sowohl darum zu thun, den Lehrling für diese 
Welt zu bilden; wozu er in späteren Jahren seines 
Lebens noch Zeit und Gelegenheit genug findet; 
als vielmehr fuer die höhere Welt des Geistes ihn zu 
bilden; welche Bildung, wenn er nicht darinn einen 
festen Grund in seiner Jugend gelegt hat, fuer ihn 
oft ganz verloren ist, da ihm in späteren Jahren das, 
was er fuer seinen Beruf zu lernen und zu tun hat, 
meistens keine Zeit mehr lässt, an jener höheren 
Bildung des Geistes fuer eine andere Welt mit Ernst 
und Erfolg zu arbeiten.

Es ist zweckwidrig, in dem Erziehungsunterrichte 
schon den Lehrling zu der höheren Bildung des 
Geistes für eine andere Welt führen zu wollen; 
wozu er in späteren Jahren seines Lebens erst die er­
forderliche Reife des Verstandes erlangt: dagegen ist 
es um so nothwendiger, die Bildung für diese Welt 
in Zeiten mit ihm anzufangen; ihn mit Sachen be­
kannt zu machen, damit nicht die bloß an Worten 
betriebene Bildung ihn mit der Welt fremd lasse, 
für das eigentliche Handeln untauglich mache, und 
ihn wohl gar auf den Abweg schwärmerischer Ideen 
und daraus entspringenden unthaetigen Lebens 
verleite.

Niethammer 1806, zit. nach Baumgart 1997, S. 108 (im Original Hervorhebungen)

Tabelle 5: II. Ueber die Mittel des Erziehungsunterrichts, a. die Unterrichtsgegenstände 
betreffend

Humanismus Philanthropinismus

1 Der Erziehungsunterricht bedarf für seinen Zweck 
nicht viele Unterrichtsgegenstände; wodurch der 
Lehrling nur zerstreut und am gründlichen Lernen 
gehindert wird: dafür muss der Lehrling in den we­
nigeren Unterrichtsgegenständen bis zur höchsten 
Stufe der Kenntnis und der Fertigkeit fortgeführt 
werden.

Der Erziehungsunterricht kann sich, bei der täg­
lich wachsenden Ausdehnung des unermesslichen 
Reiches des Wissenswürdigen, nicht mehr darauf 
beschränken, den Lehrling die ganze Erziehungs­
periode hindurch mit einigen wenigen Gegenstän­
den aufzuhalten, es muss vielmehr darauf gesehen 
werden, den Kreis der Unterrichtsgegenstände 
möglichst zu erweitern, um dem Kinde schon den 
möglich größten Umfang von Kenntnissen zu ver­
schaffen.

2 Für die Übung des Geistes, wie sie von dem Er­
ziehungsunterricht gefordert werden kann, eignen 
sich nicht Sachen, sondern Ideen, nicht materielle, 
sondern geistige Gegenstände, um den Lehrling 
des höchsten menschlichen Vorzugs, des Lebens 
in Ideen oder einer freien Erkenntnis, soviel nur 
immer möglich ist, teilhaftig zu machen, damit er 
nicht in dem später folgenden tätigen Leben sich in 
die Region gemeiner Brodkenntnis ganz verliere.

Für die Übung des Geistes, wie sie von dem Er­
ziehungsunterricht geleistet werden soll, eigenen 
sich nicht Ideen, welche streng genommen nur 
Worte sind, sondern Sachen, nicht geistige Gegen­
stände, sondern materielle, damit nicht der Geist 
durch bloße Beschäftigung mit Buchstaben und 
anschauungslosen Worten sich in die Region hohler 
Wortkenntnis verirre und für das tätige Leben ganz 
untauglich werde.



92

Humanismus Philanthropinismus

3 Die bestimmten Kenntnisse, die der Lehrling 
durch den Erziehungsunterricht erlangen soll, sind 
ebenfalls nur geistiger Art, die Ideen des Wahren, 
Guten und Schönen; denn es ist die Hauptaufgabe 
der Erziehung, bei dem Kinde einen solchen Grund 
jener Bildung in Ideen zu legen, dass es, hinaus­
gehend aus der Schule ins Leben und in bestimmte 
Berufsgeschäfte, jene Bildung der Humanität, die 
eigentliche Menschenbildung, seinem Geiste so 
tief eingeprägt mit sich nehme, dass sie unter allem 
Drang künftiger Berufsarbeit unvertilgbar und 
unter aller Not eines kümmerlichen Schicksals un­
zerstörbar bleibe.

Die bestimmenden Kentnisse, die der Lehrling 
durch den Erziehungsunterricht erlangen soll, 
sind meistens materieller Art, eine ausgebreitete 
Sachkenntnis; denn es ist die Hauptaufgabe der Er­
ziehung, den Lehrling mit allen zu seiner künftigen 
Lebensbestimmung erforderlichen Vorkenntnissen 
so auszurüsten, dass er, hinaustretend aus der Schu­
le in das Leben und in bestimmte Berufsgeschäfte, 
alle die Kenntnisse und Fertigkeiten mit sich brin­
ge, die eine gründliche Erlernung seines Berufes 
voraussetzt, und die ihn allein in den Stand setzen, 
sein Berufsgeschäft über das Handwerksmäßige zu 
erheben, und durch Erweiterung und Verfeinerung 
desselben seinen Arbeiten die Vollendung zu geben, 
die den Produkten kultivierter Nationen eigen ist 
und den Wachstum der Kultur eines Volkes am 
sichersten dokumeniert.

4 Die Unterrichtsgegenstände, oder die Darstellun­
gen jener Ideen, müssen eine durchaus classische 
Form haben; die Auswahl derselben kann eben 
darum kein anderes Gebiet als das des Alterthums 
finden, indem unlaeugbar wahre Classicität in allen 
Arten der Darstellung des Wahren, Guten und 
Schönen in ihrer größten Vollendung nur bei den 
classischen Nationen des Alterthums angetroffen 
wird.

Der Form nach müssen die Unterrichtsgegenstände 
nur möglichst deutlich und bestimmt sein; welches 
die einzige Classizität ist, die hier stattfindet. Die 
Auswahl derselben aber kann auf das Gebiet des 
Alterthums um so weniger beschränkt werden, 
da unleugbar in allen Gegenständen des Wissens 
insbesondere der physikalischen und technischen 
Kenntnisse die neuere Zeit Fortschritte gemacht 
hat, von denen das Altertum noch nicht einmal 
eine Ahnung hatte.

Niethammer 1806, zit. nach Baumgart 1997, S. 109–110

Aufgabe Reflexionsfrage

Überlegen Sie, ob unser Bildungssystem heute eher nach aufklärungspädagogischen oder 
eher nach neuhumanistischen Prinzipien organisiert ist! Begründen Sie Ihre Überlegungen 
an einigen Beispielen! 

2.2.3.3 Kritische Diskussion: Leistung und Prämissen der Bildungstheorie Humboldts

Wenn man das wohl bekannteste Humboldt-Zitat: „Der wahre Zwek des 
Menschen [...] ist die höchste und proportionirlichste Bildung seiner Kräf­
te zu einem Ganzen“ (Humboldt 1965, S. 5) nur für sich nimmt, muss 
man ins Grübeln kommen: Das soll die Hauptaufgabe der menschlichen 



93

Existenz sein? Ist das nicht etwas sehr egozentrisch gedacht? Wo bleibt denn 
so etwas wie ‚soziale Verantwortung‘, ‚Mitmenschlichkeit‘, ‚Gutes tun‘?

Die nahezu individual-extremistische Position Humboldts lässt sich zu­
nächst erklären als deutliche Abgrenzung zu den wenig idealistischen Kon­
zepten bürgerlichen Lebens und bürgerlicher Erziehung in der deutschen 
Aufklärung: Der Anspruch auf die Ausformung der Kräfte ist bei den deut­
schen Aufklärungspädagogen begrenzt durch die pragmatische Frage, wie 
in einem bestimmten Stand in einer bestimmten Gesellschaft die Kräfte so 
einzusetzen sind, dass durch die Leistung des Individuums für die Gesell­
schaft soziale Anerkennung erlangt wird – aus der wiederum die individuelle 
Glückseligkeit entsteht (diese zentrale Begründung für den ‚Utilitarismus‘ 
der Aufklärungspädagogen hat Niethammer bei seiner Analyse übrigens 
weggelassen). Unnütz, sozial nicht anerkannt und unzufrieden ist nach die­
sem Bild sowohl der ungelernte Gelegenheitsarbeiter, der nichts aus sich 
macht, wie der reiche Erbe, der außer Geldausgeben nichts gelernt hat, aber 
auch derjenige, dessen Bildung die Möglichkeiten seines Standes überbietet 
und der jetzt etwa als promovierter Droschkenkutscher sein Leben fristen 
muss. Dagegen setzt Humboldt ein Bildungsverständnis, das – auf jeden 
Fall in erster Linie – radikal am einzelnen Individuum orientiert ist und 
den Umstand, dass Menschen immer in unterschiedlichen gesellschaftlichen 
Lagen leben, hinten anstellt. Wie ist das (theoretisch) möglich?

Der theoretische Hintergrund (im Sinne von: Was unterstellt Hum­
boldt, wenn er diese Aussage treffen kann und man davon ausgeht, dass er 
sich etwas dabei gedacht hat?) liegt in seinen Menschenbildannahmen, die 
man am besten in seiner frühen Abhandlung „Ideen zu einem Versuch, die 
Gränzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen“ (1792) studieren kann 
(Auszüge in Humboldt 1965, S. 5–24).	

Dort entwickelt Humboldt ein Modell des Verhältnisses von Individuum 
und Staat, das man – zusammengefasst und vereinfacht – so beschreiben kann:
a)	 Wenn man den Individuen die Gelegenheit gibt und sie darin för­

dert, ihre Kräfte optimal und proportionierlich zu entfalten, dann 
werden sich die Potentiale der Individuen (deren Kräfte ja jeweils 
unterschiedlich stark und in unterschiedlichen Profilen ausgeprägt 
sein werden) ergänzen: „Durch Verbindungen also, die aus dem Inn­
ren der Wesen entspringen, muß einer den Reichthum des andren 
sich eigen machen“, wie es z. B. in der „Verbindung der beiden Ge­
schlechter“ (ebd., S. 5), geschehen kann.

b)	 Der Staat hat ausschließlich die Funktion, die äußere und innere Sicher­
heit der Individuen zu gewährleisten. Alle andere Einmischung, also 
auch die (gute) Absicht, „den positiven Wohlstand der Nation“ (ebd. 
S. 10 – statt „Nation“ würden wir heute eher „Gesellschaft“ sagen) zu 

Individuums
zentriertheit

Menschenbild
annahmen



94

fördern, schränkt die Entfaltungsmöglichkeiten der Bürger ein und 
schadet insofern auf Dauer dem Gemeinwesen (vgl. ebd., S. 10f.).

c)	 Auf einen ganz kurzen Nenner gebracht: Setze die Menschen und ihre 
Kräfte frei, sorge dafür, dass sie sich entwickeln können, und alles 
wird gut: Die aus der staatlichen Vorherrschaft entlassenen gebildeten 
Bürger werden ihre Angelegenheiten, was Wohlfahrt, Rechtswesen, 
Wirtschaft, usw. betrifft, selbst regeln, weil die solchermaßen freige­
setzte Vernunft wirksam werden kann. Das betrifft vor allem auch das 
Bildungswesen, denn „öffentliche, d.i. vom Staat angeordnete oder 
geleitete Erziehung [ist] wenigstens von vielen Seiten bedenklich“ 
(ebd., S. 19). Dass Humboldt später als der für das preußische Schul­
wesen zuständige Fachbeamte versucht, seine Bildungsidee ausgerech­
net im staatlichen Schulwesen zu implementieren, ist bemerkenswert.

d)	 Die Stimmigkeit von Humboldts Theoriekonstruktion hängt davon 
ab, wie wahrscheinlich es ist, dass tatsächlich alles gut wird, wenn 
man das Individuum nur frei lässt und es beim Entfalten seiner Kräf­
te fördert. Die Möglichkeit: Setze alle Kräfte frei und es kommt eine 
Menge konkurrierender Egomanen heraus, die Schwächere unterjo­
chen und ausbeuten, war für Humboldt keine Option.

Der Glaube an die menschliche Vernunft und ihre Durchsetzungsfähig­
keit, auch wenn es um Moral geht, ist ein Erbe der Aufklärungszeit (auf 
deren Errungenschaften man im Deutschen Idealismus natürlich nicht 
verzichtet, wenn man auch ihr Gesellschaftsmodell für überholt hält). Bei 
Humboldt führt er zu einer Art von gesellschaftlichem Turbo-Liberalis­
mus, an den man 1792 noch glauben konnte, aber nach den Erfahrungen 
mit den Folgen der Freisetzung alleine der wirtschaftlichen Kräfte in Eng­
land im frühen 19. Jahrhundert schon nicht mehr.

Die Wertschätzung des neuhumanistischen Bildungsmodells bleibt al­
lerdings bis in die Gegenwart von diesen Einwänden unberührt; es bleibt 
ein legitimes Anliegen von Bildungsinstitutionen, die Kräfte des Individu­
ums so weit und so vielfältig wie möglich zu entfalten, ohne darin gleich 
die Lösung aller Probleme zu sehen.

Auch der gegenwärtige bildungstheoretische Diskurs bewegt sich im Rah­
men der Grund-Konfiguration des Individuums und seines Verhältnisses zur 
dinglichen und sozialen Umwelt und zu sich selbst. Allerdings gehen diese 
von unterschiedlichen Perspektiven auf die Definition von Bildungsaufgaben 
und entsprechende Legitimationsstrategien aus, die unterschiedlichen theore­
tischen Settings und unterschiedlich akzentuierten Menschenbildannahmen 
geschuldet sind. Dabei wird versucht, aktuelle gesellschaftliche Veränderungs­
prozesse ebenso einzubeziehen wie neuere philosophische Basistheorien.

Wolfgang Klafki hat die schon einmal erwähnte „Theorie der katego­
rialen Bildung“ (Klafki 1975; vgl. auch den Band von Heinz-Hermann 

Bildungstheorien 
der Gegenwart



95

Krüger in dieser Reihe: Krüger 2019, Kap. 4.4) vor dem Hintergrund der 
emanzipatorischen Wende in der Erziehungswissenschaft umgearbeitet 
im Hinblick auf zu lösende gesellschaftliche Schlüsselprobleme (Klafki 
1996). Klaus Mollenhauer, der mit dem Buch „Erziehung und Emanzi­
pation“ (1970) einen der Schlüsseltexte zur emanzipatorischen Pädagogik 
und Bildungstheorie geliefert hatte, legt mit dem Text „Vergessene Zusam­
menhänge“ (Mollenhauer 1983) eine Bildungskonzeption vor, in der der 
Umgang mit fragil gewordenen Identitätsvorstellungen im Zentrum steht. 
Hans-Christoph Koller diskutiert in „Bildung im Widerstreit. Zur Struk­
tur biographischer Bildungsprozesse in der (Post-)Moderne“ (Koller 1999) 
die Möglichkeiten von Bildungsprozessen nach der (postmodernen) Dekla­
ration des Verlustes der Gewissheiten (vgl. auch den Band von Heinz-Her­
mann Krüger in dieser Reihe: Krüger 2019, Kap. 4.8), auf die sich moder­
ne Bildungsvorstellungen stützen konnten und stellt mit „Bildung anders 
Denken. Einführung in die Theorie transformatorischer Bildungsprozesse“ 
(Koller 2011) ein Bildungsmodell vor, das anschlussfähig für eine bildungs­
theoretisch orientierte Biographieforschung ist. Dietrich Benners „Allge­
meine Pädagogik. Eine systematisch-problemgeschichtliche Einführung in 
die Grundstruktur pädagogischen Denkens und Handelns“ (Benner 2005) 
enthält im Rahmen eines anspruchsvollen, philosophisch durchargumen­
tierten Gesamtentwurfs der Pädagogik eine kritische Bildungstheorie (vgl. 
auch den Band von Heinz-Hermann Krüger in dieser Reihe: Krüger 2019, 
Kap. 4.5.3). Ein guter Überblick über diese und weitere bildungstheore­
tischen Positionen findet sich bei Dörpinghaus/Pönitsch/Wigger (2012).

Sie sind in der Lage

•	 zu erklären, was Humboldt gegen berufspraktische Inhalte in der allgemeinbildenden 
öffentlichen Schule hat; 

•	 zu begründen, warum in der Schule Latein und Griechisch auch für die Mehrheit der 
Schüler obligatorisch sein soll, die nur kurze Zeit im Bildungswesen unterwegs sind 
und hinterher in Handwerksberufen arbeiten werden;

•	 zu erklären, inwiefern auch der Elementar-Unterricht allgemeinbildend sein kann;

•	 zu erklären, was eine allgemeine Bildung aller Mitglieder einer Gesellschaft unabhän-
gig von Standesunterschieden für die Gesellschaft bedeuten kann;

•	 Aussagen über Bildung(sziele)  danach zu  beurteilen, ob sie eher neuhumanistischen 
oder eher aufklärungspädagogischen Bildungsvorstellungen entsprechen;	

•	 zu erklären, auf welchen theoretischen Prämissen (Menschenbildannahmen) Hum-
boldts Bildungstheorie beruht.

Lernergebnisse



96

2.2.4	 Beispiele für theoretische Kontextualisierungen II: Empirische Bildungsforschung

Zunächst wird auf die aktuelle Bedeutung der Empirischen Bildungsforschung im 
Allgemeinen eingegangen (2.2.4.1), bevor die für Bildungsprozesse relevanten 
Konzepte des Soziologen Pierre Bourdieu – die „Kapitalformen“ (2.2.4.2) und 
das „Habitus“-Konzept (2.2.4.3) – vorgestellt werden. Die Diskussion der theo-
retischen Leistung des Bildungsbegriffs insgesamt (2.2.5) schließt das Kapitel ab.

2.2.4.1 Der Ausbau der Empirischen Bildungsforschungl

‚Empirische Bildungsforschung‘ ist die Sammelbezeichnung für alle wissen­
schaftlichen Aktivitäten, die die Wirklichkeit von Bildungssystem, Unter­
richt, Lernen und Bildung beschreiben und zu erklären versuchen. Etwa 
seit dem Jahr 2000 bekam dieser Forschungsbereich einen ungeheuren Auf­
schwung, und das hat wohl mit dem sogenannten ‚PISA-Schock‘ zu tun. 

Als die Ergebnisse der ersten PISA-Studie im Jahr 2000 veröffentlicht 
wurden (vgl. Deutsches PISA-Konsortium 2001) und Deutschland einer­
seits hinsichtlich der Leistungsdaten seiner 15-jährigen Schülerinnen und 
Schüler in Mathematik, Physik und Lesekompetenz unerwartet schlecht 
abschnitt, sich andererseits aber nahezu als Weltmeister im Abbilden von 
sozialer Herkunft auf Lernerfolg zeigte, kam eine breite öffentliche Diskus­
sion über die Qualität des deutschen Bildungswesens in Gang.

Während die gleichfalls deprimierenden Ergebnisse der ersten interna­
tional vergleichenden TIMSS-Studie (Mathematik und Naturwissenschaf­
ten) von 1995 eher unter Fachleuten für Diskussionen sorgte (vgl. Baumert/
Lehmann 1997), können seit der ersten PISA-Studie die Ergebnisse inter­
national vergleichender Bildungsstudien mit der Aufmerksamkeit der poli­
tischen Öffentlichkeit rechnen, und es geht nicht nur um die Wiederholun­
gen der PISA-Studie (alle drei Jahre): PIRLS/IGLU untersucht seit 2001 vor 
allem das Leseverständnis der 10-Jährigen, sowohl für PISA wie für IGLU 
gab es detaillierte ergänzende Studien für den Vergleich der Bundesländer 
untereinander. Mit NEPS wird seit 2006 an einem nationalen Bildungs­
panel gearbeitet, das Bildungsprozesse und Kompetenzentwicklung über 
die gesamte Lebenszeit in Panel-Studien über lange Laufzeiten untersucht. 
Das „Institut zur Qualitätsentwicklung im Bildungswesen“ (IQB) wurde 
von der Kultusministerkonferenz im Jahr 2004 gegründet und bearbeitet 
neben differenzierten Ländervergleichen vor allem bundesländerübergrei­
fende Bildungsstandards. Die Deutsche Forschungsgemeinschaft fördert 
in einem Sonderprogramm seit 2002 Forschergruppen in der Empirischen 



97

Bildungsforschung und 2007 hat das BMBF ein Rahmenprogramm zur För­
derung der Empirischen Bildungsforschung aufgelegt (vgl. auch den Band 
von Heinz-Hermann Krüger in dieser Reihe: Krüger 2019, Kap. 4.3.4).

Wenn man versucht, diese historisch beispiellose Unterstützung der 
Empirischen Bildungsforschung zu erklären, dann kann man sie letztlich 
als Reaktion auf den ‚PISA-Schock‘ deuten: Es geht einerseits darum, die 
Ursachen für das schlechte Abschneiden in internationalen Vergleichsstu­
dien herauszufinden und andererseits darum, Reformstrategien (etwa für 
die Förderung der Lesekompetenz oder die Verbesserung des naturwissen­
schaftlichen Unterrichts) zu entwickeln; für Beides benötigt man belastba­
res empirisches Wissen. Die ersten Reformprojekte sind bereits unterwegs 
(z. B. Sprachstandserhebungen, verbunden mit Sprachförderprogrammen 
im Vorschulbereich oder Modellversuche mit unterschiedlichen Formen 
der schulischen Ganztagsbetreuung). Parallel zu dem wissenschaftlichen 
Interesse an den Erträgen des Bildungssystems hat die Bildungsadminis­
tration ein ausgeprägtes Interesse an der kontinuierlichen empirischen 
Überprüfung (z. B. flächendeckende „Lernstandserhebungen“ in einem 
Bundesland zu einem bestimmten Stichtag) von schulischen Lernprozessen 
entwickelt.

Unter dem Eindruck der großformatigen, aufwendigen und sehr teuren 
Programme wie PISA wird leicht übersehen, dass es auch eine ertragreiche 
empirische Bildungsforschung in anderen Formaten und auf der Basis an­
derer empirischer Methodologien gibt: Mit qualitativen Methoden wird – 
und das ist nur ein Beispiel für einen ganzen Strauß von Themen – der 
Frage nachgegangen, wie sich Bildungserfahrungen in Biographien abbil­
den, indem man Interviews oder autobiographische Texte mit bestimmten 
methodischen Verfahren interpretiert (vgl. z. B. Koller/Wulftange 2014).

Zur Erinnerung: Für unseren Gedankengang ist entscheidend, dass es 
hier um Theorien geht, in denen der erziehungswissenschaftliche Zentral­
begriff ‚Bildung‘ aus der Beobachterperspektive behandelt wird.

Wenn wir uns als Beispiel für die theoretischen Perspektiven auf die 
Wirklichkeit von Bildung mit zwei Konzepten des französischen Soziolo­
gen Pierre Bourdieu beschäftigen, dann hat das drei Gründe: Zum einen 
werden diese Konzepte in der empirischen Bildungsforschung immer wie­
der als Theorie-Basis herangezogen, wenn es um den Zusammenhang von 
Bildung und sozialer Herkunft geht, der beschrieben und erklärt werden 
soll (vgl. z. B. Baumert/Schümer 2001 oder Geißler 2006), zum anderen 
sind diese Konzepte gewissermaßen in die deutsche Erziehungswissenschaft 
importiert (vgl. Kap. 1.2.3) und inzwischen Teil des erziehungswissen�­
schaftlichen Diskurses geworden (vgl. z. B. Friebertshäuser/Rieger-Ladich/
Wigger 2006; vgl. auch den Band von Heinz-Hermann Krüger in dieser 

Einflüsse der 
Empirischen 

Bildungsforschung

Andere empirische 
Zugänge zu Bildung



98

Reihe: Krüger 2019, Kap. 4.8.3); und schließlich kann man mit seinen 
Konzepten ‚Bildungskapital‘ und ‚Habitus‘ die soziale Seite des Bildungs­
begriffs am besten beleuchten.

2.2.4.2  Bourdieu: Bildungskapital 

Das zentrale Thema des französischen Soziologen Pierre Bourdieu (1930–
2002) ist gesellschaftliche Macht und die Mechanismen der Entstehung, Le­
gitimation und Verschiebung von sozialem Status, dem ‚oben‘ und ‚unten‘ 
in Gesellschaften. Sein Gesamtwerk ist ein eigener Kosmos von philosophi­
schen, empirischen, historischen Theorien und Theoremen, begleitet von 
detaillierten empirischen Studien (zur Einführung vgl. Schwingel 2011). 

Uns interessieren hier die Konzepte von ‚Kulturellem Kapital‘ und ‚Ha­
bitus‘ im Zusammenhang mit dem, was man alltagssprachlich ‚Bildung‘ 
nennt. Dazu muss zunächst der größere Kontext skizziert werden.

„Pierre Bourdieu entwirft ein Modell des sozialen Raumes, dessen erste 
Ebene er als Raum objektiver sozialer Positionen konstruiert. Bedeut-
sam ist hier vor allem die Ausweitung des Kapitalbegriffs. An zentraler 
Stelle berücksichtigt Bourdieu nicht allein ökonomisches, sondern auch 
kulturelles und soziales Kapital [...]. Eine soziale Position ist dann ab-
hängig vom Kapitalvolumen, der Kapitalstruktur und schließlich einem 
zeitlichen Faktor, der sozialen Laufbahn.“

Burzan 2007, S. 127

„Objektive soziale Positionen“ sind z. B. berufliche Positionen (Reinigungs­
kraft, Bankangestellte, Hochschullehrerin, Student, Sekretärin, Facharzt 
usw.), die in Gesellschaften jeweils einen bestimmten Ort im Sinne von 
‚oben‘ und ‚unten‘ haben (= Status). Das ist in der Soziologie nichts Neues, 
wohl aber die Erweiterung des Kapitalbegriffs: Die geläufige Bedeutung von 
‚Kapital‘ als ‚ökonomischem Kapital‘ (Bankguthaben, Aktienfonds, Firmen­
besitz, Grundstücke und Immobilien usw.) wird von Bourdieu ergänzt um 
zwei weitere Kapitalformen: Soziales Kapital und kulturelles Kapital (im 
deutschen Diskurs auch als ‚Bildungskapital‘ bezeichnet):

„Mit sozialem Kapital meint Bourdieu Ressourcen, die auf der Zuge-
hörigkeit zu einer Gruppe beruhen (z. B. Absolventen einer exklusiven 
Schule), man hat ein Netzwerk von Beziehungen. Jemand kennt die 
entscheidenden Leute und kann an bestimmten Fäden ziehen, um seine 
Ziele zu erreichen, er ist in einem weiten Wortsinn ‚kreditwürdig‘. Dieses 
Kapital ist erheblich von der familiären Herkunft abhängig, es bedarf 

Sozialer Raum

Soziales Kapital



99

aber auch einer dauerhaften Beziehungsarbeit, um dieses Kapital auf-
rechtzuerhalten.“

Burzan 2007, S. 128

Im folgenden Zitat wird ergänzend auf den Umstand hingewiesen, wie so­
ziales ‚Kapital‘ in ökonomisches Kapital umgewandelt werden kann (zur 
gegenseitigen Transformation der Kapitalformen später mehr) und dass die 
Kapitalformen in einem Zusammenhang stehen. 

Soziales Kapital „besteht in Form von Ressourcen, die sich aus dem Be-
ziehungsnetzwerk eines Menschen ergeben. Soziales Kapital kann sehr 
schnell in ‚Euro und Cent‘ eingetauscht werden, wenn beispielsweise gute 
Beziehungen zu einer Berufskarriere beitragen bzw. diese befördern. Die 
Akkumulation und Nutzung von sozialem Kapital erfordert umfängliche 
Beziehungs- bzw. Netzwerkarbeit. Im Grunde ist hierzu auch kulturelles 
Kapital notwendig. Es kommt nämlich sehr stark darauf an, wie bzw. 
in welchem Umfang Individuen gelernt haben, Beziehungen zu pflegen 
oder Gruppenkontexte zu erkennen und zu nutzen; kurz: es kommt da-
rauf an, in welchem Umfang sie sich die hierfür erforderlichen sozialen 
Kompetenzen angeeignet haben.“

Niederbacher/Zimmermann 2011, S. 54

Das uns hier am meisten interessierende ‚kulturelle‘ Kapital wird wiederum 
in drei Unterabteilungen gefasst: Das ‚objektivierte’, das ‚institutionalisierte’ 
und das ‚inkorporierte’ Kulturkapital.
a)	 Unter objektiviertes Kulturkapital fallen kulturell bedeutsame und 

wertvolle Gegenstände wie Kunstwerke, antike Möbel, das unter 
Denkmalschutz stehende Fachwerkhaus, Jugendstillampen, Samm­
lungen von Artefakten (aber Vorsicht: eine Bierdeckelsammlung 
zählt nicht dazu, es müssen Gegenstände der „legitimen“ (Bourdieu) 
Kultur sein) usw.

b)	 Institutionalisiertes Kulturkapital besteht aus den Teilen des ‚inkor­
porierten‘ Kulturkapitals (s.u.), die durch anerkannte Zertifikate 
bescheinigt sind: Zeugnisse, Schulabschlüsse, Universitätsdiplome, 
akademische Titel. 

„Der Inhaber hat ein Zeugnis kultureller Kompetenz mit einem relativ 
dauerhaften und rechtlich garantierten Wert, der Titel ist also institutio-
nell anerkannt und sichert eine gewisse Übertragbarkeit in ökonomisches 
Kapital, die sich im Zeitverlauf allerdings ändern kann.“

Burzan 2007, S. 128

Kulturkapital

Objektiviertes 
Kulturkapital

Institutionalisiertes 
Kulturkapital



100

Das Abiturzeugnis z. B. ist nicht nur der höchste allgemeinbildende Schul­
abschluss in Deutschland, sondern zugleich die Bedingung für die Zulassung 
zu gehobenen Berufsausbildungen und zu akademischen Studiengängen; 
das Staatsexamen ist die Bedingung für den Zugang zum LehrerInnen-Be­
ruf; welche soziale Rolle der Doktortitel in Deutschland spielt, erkennt man 
u. a. daran, was Personen des öffentlichen Lebens alles dafür tun, um ihn zu 
erlangen (auch wenn sie gar keine Hochschulkarriere – für die wiederum der 
Doktortitel obligatorisch ist – anstreben).
c)	 ‚Inkorporiertes Kulturkapital‘ ist die Kapitalform, die am ehesten 

dem entspricht, was wir unter ‚Bildung‘ in einem inhaltlichen Sinne 
verstehen.

„Das inkorporierte Kulturkapital meint Bildung, Wissen (allerdings 
nicht allein in der Schule erworbenes Wissen, auch z. B. die Erziehung 
in der Familie spielt eine Rolle). Der Erwerb erfordert (Lern-) Zeit, man 
kann es nicht kurzfristig kaufen oder verschenken. Die Umstände der 
ersten Aneignung dieses Kapitals prägen die Person in hohem Maße, z. B. 
ihre Sprechweise.“

Burzan 2007, ebd.

Während man ein Barockschlösschen oder ein Originalbild von Picasso (objek­
tiviertes Kulturkapital) erben oder kaufen kann, das Abitur nach endgültigem 
Scheitern im öffentlichen Bildungssystem in einem sehr teuren Internat mit 
individueller Betreuung schließlich doch noch erwerben kann, um an einer sehr 
teuren privaten Hochschule mit individueller Betreuung zu einem MBA-Ab­
schluss zu gelangen (institutionalisiertes Kulturkapital), kann das inkorporierte 
Kulturkapital weder vererbt noch gekauft werden (man kann zwar eine umfang­
reiche Bibliothek erben, aber lesen muss man die Bücher letztlich selbst):

„Als leiblich angeeignete und verinnerlichte kulturelle Kompetenz ist 
Kulturkapital, im Unterschied zum ökonomischen Kapital, grundsätz-
lich körper- und damit personengebunden. Wenn jemand über inkorpo-
riertes kulturelles Kapital verfügen will, dann muss er sich dieses durch 
entsprechende Bildungsarbeit persönlich aneignen.“

Schwingel 2011, S. 89

Ganz frei von ökonomischen Bedingungen ist der Erwerb von inkorporier­
tem Kulturkapital allerdings auch nicht: Man muss die Zeit haben, um die­
ses Kapital zu sammeln (vgl. ebd.); wer ab dem Alter von 14 Jahren zum 
Unterhalt der Familie beitragen muss, wird ungeachtet seiner Begabung und 
seiner Interessen diese Zeit vermutlich nicht haben.

Inkorporiertes 
Kulturkapital



101

Es geht aber nicht nur um die Bücher, die man gelesen (und verstanden) 
hat und das vielleicht im Gymnasium erworbene Allgemeinwissen, über das 
man verfügt, sondern um „sämtliche kulturellen Fähigkeiten, Fertigkeiten 
und Wissensformen, die man durch »Bildung« – freilich in einem sehr allge­
meinen, nicht nur im schulisch-akademischen Sinne erwerben kann“ (ebd.), 
sondern auch und gerade um die durch das Aufwachsen in einer Familie in 
einem bestimmten sozialen Milieu erworbenen Kompetenzen:

„Die Familie ist in diesem Kontext ein bedeutsamer Wirkfaktor und 
der Wert des kulturellen Kapitals macht sich schließlich im Umfang der 
Kompetenzen bemerkbar, die man für eine bestimmte gesellschaftliche 
Position mitbringt. Das kulturelle Kapital trägt damit entscheidend zur 
Klassendifferenzierung bei und über das kulturelle Kapital wird auch der 
Klassenhabitus maßgeblich geformt.“

Niederbacher/Zimmermann 2011, S. 54

Bevor wir zum ‚Klassenhabitus‘ kommen, wenden wir uns noch den Trans­
formationsmöglichkeiten der Kapitalformen zu, die gleichzeitig zeigen, dass 
ein Begriff wie ‚Kulturkapital‘ von Bourdieu nicht als Metapher gemeint ist, 
sondern als ‚richtiges‘ Kapital, das einen ökonomischen Wert hat. 

Eigentlich reicht unsere gesellschaftliche Alltagserfahrung, um die Trans­
formation der Kapitalformen in alle Richtungen zu bestimmen: Am meisten 
kann man sicherlich mit ökonomischem Kapital anfangen. Man kann es in 
objektiviertes Kulturkapital eintauschen (Kunst als Geldanlage), man kann 
es in soziales Kapital investieren (indem man einem sehr exklusiven und 
sehr teureren Golfclub beitritt, um Kontakte mit den ‚richtigen‘ Personen 
zu bekommen), Eltern können in Deutschland mit Geld den Erwerb in­
stitutionalisierten Bildungskapitals ihrer Kinder unterstützen (ein schönes 
Beispiel wären auch die fünfstelligen Semestergebühren an amerikanischen 
Elite-Universitäten); einzig beim inkorporierten Kulturkapital kann man al­
lenfalls Zeit kaufen, während die Akkumulation dieses Kapitals nur durch 
die Arbeit des Individuums erfolgen kann.

Die Transformation funktioniert grundsätzlich auch in der Gegenrich­
tung: Das Gemälde von Picasso kann man wieder verkaufen, wenn es noch 
mehr wertgeworden ist; die Investition in soziales Kapital zahlt sich ökono­
misch aus, wenn man die Beziehungen geknüpft hat, die einem beruflich 
oder geschäftlich weiterhelfen; die finanzielle Anstrengung der Eltern, die 
ihre Tochter als erste in der Familie zu Abitur und Studium geführt haben, 
zahlt sich aus, wenn die Tochter einen gut bezahlten akademischen Beruf be­
kommt. Allerdings gelten auch hier die Marktgesetze von Angebot und Nach­
frage: „Ein Abiturient kann heutzutage beispielsweise weniger sicher aufgrund 

Bedeutung 
der Familie

Transformation der 
Kapitalformen



102

seines Abschlusses davon ausgehen, eine gut bezahlte Arbeitsstelle zu finden, 
als dies noch vor einigen Jahrzehnten der Fall war“ (Burzan 2007, S. 128); 
man könnte diesen Umstand auch als ‚Bildungsinflation‘ beschreiben.

Inkorporiertes Kulturkapital ist nicht so einfach in Geld umzusetzen; 
nur wer sein Wissen und seine Kompetenzen auch zertifiziert hat,

„verfügt [...] über legitimes kulturelles Kapital. Dadurch unterscheidet 
sich der Titelinhaber vom Autodidakten, der – selbst wenn seine inkor-
porierten kulturellen Kompetenzen denen des Titelinhabers überlegen 
sein sollten – lediglich über illegitimes Kulturkapital verfügt. Dass dieser 
Unterschied kein geringer ist, kann man sich an folgenden Überlegungen 
vergegenwärtigen: Die Zulassung zu Berufen und somit die Möglichkeit, 
das erworbene kulturelle Kapital in ein finanzielles Einkommen, d. h. in 
ökonomisches Kapital umzuwandeln, ist zuallererst von der Verfügung 
über entsprechende Legitimitätsnachweise in Form von Schul-, Berufs- 
und Bildungsabschlüssen abhängig.“

Schwingel 2011, S. 90f.

2.2.4.3  Bourdieu: Habituskonzept

In einer der Textstellen zum kulturellen Kapital wurde darauf hingewiesen, dass 
„über das kulturelle Kapital [...] auch der Klassenhabitus maßgeblich geformt“ 
(Niederbacher/Zimmermann 2011, S. 54) wird. Was ist damit gemeint?

„Unter Habitus werden typische Muster des Denkens und Handelns 
verstanden, die durch typische Konfigurationen der Beziehungen ge-
prägt werden. Jedes Kind erwirbt über alltägliche Handlungen, die es 
von Erwachsenen oder anderen Kindern nachahmt, Wahrnehmungs-, 
Denk-, Urteils- und Handlungsschemata. Der Habitus ist eine allgemei-
ne Grundhaltung, ein System dauerhafter Dispositionen gegenüber der 
Welt und als eine Art ,Handlungsgrammatik‘ zu verstehen, die wir in 
uns und nach außen tragen – sei es eben in Geschmacksvorlieben, in der 
Körperhaltung, im Gang, in Manieren oder im Gebrauch der Sprache.“

Niederbacher/Zimmermann 2011, S. 52; ausführlich bei 
Bourdieu 1979, S. 164–227

Welche Rolle das Habitus-Konzept in seiner Theorie spielt, beschreibt Bour­
dieu in einem Interview so:

„Mein Versuch geht dahin zu zeigen, daß zwischen der Position, die der 
einzelne innerhalb eines gesellschaftlichen Raums einnimmt, und seinem 



103

Lebensstil ein Zusammenhang besteht. Aber dieser Zusammenhang ist 
kein mechanischer, diese Beziehung ist nicht direkt in dem Sinne, daß 
derjenige, der weiß, wo ein anderer steht, auch bereits dessen Geschmack 
kennt. Als Vermittlungsglied zwischen der Position oder Stellung inner-
halb des sozialen Raums und spezifischen Praktiken, Vorlieben, usw. fun-
giert das, was ich Habitus nenne, das ist eine allgemeine Grundhaltung, 
eine Disposition gegenüber der Welt, die zu systematischen Stellungnah-
men führt. Es gibt mit anderen Worten tatsächlich – und das ist meiner 
Meinung nach überraschend genug – einen Zusammenhang zwischen 
höchst disparaten Dingen: wie einer spricht, tanzt, lacht, liest, was er 
liest, was er mag, welche Bekannte und Freunde er hat usw. – all das ist 
eng miteinander verknüpft.“

Bourdieu, zit. n. Baumgart 2000, S. 206

Das bedeutet nicht, dass der Habitus das Verhalten einer Person determi­
nistisch steuert und man, wenn man den Habitus der Person kennt, genau 
vorhersagen kann, wie sie in einer bestimmten Situation reagiert; man kann 
eher vorhersagen, welche Reaktionen nicht zu erwarten sind:

„Wer den Habitus einer Person kennt, der spürt oder weiß intuitiv, wel-
ches Verhalten dieser Person verwehrt ist. Mit anderen Worten: der Ha-
bitus ist ein System von Grenzen. Wer z. B. über einen kleinbürgerlichen 
Habitus verfügt, der hat eben auch, wie Marx einmal sagt, Grenzen 
seines Hirns, die er nicht überschreiten kann. Deshalb sind für ihn be-
stimmte Dinge einfach undenkbar, unmöglich; es gibt Sachen, die ihn 
aufbringen oder schockieren. Aber innerhalb dieser seiner Grenzen ist er 
durchaus erfinderisch, sind seine Reaktionen keineswegs immer schon im 
voraus bekannt.“

Bourdieu ebd., S. 207

Der – wie Sie gemerkt haben – komplexe Zusammenhang zwischen der 
Position im sozialen Raum, Kapitalformen, Habitus und Lebensstil lässt 
sich schematisch so darstellen:

Habitus als System 
von Grenzen



104

Tabelle 6: Soziale Position, Habitus und Lebensstil

Konzept / Denkfigur Erläuterung Funktion

Der sozialen Position verbunden mit einem der Position ent­
sprechenden Zugang zu ökonomischem, 
kulturellen und sozialen Kapital

Dabei variiert nicht nur die Menge 
des zur Verfügung stehenden Kapitals, 
sondern auch die Zusammensetzung (also 
der Anteil an / das Verhältnis von öko­
nomischem, kulturellem und sozialem 
Kapital) (vgl. Burzan 2007, S.129).

entspricht ein 
bestimmter Habitus

= Wahrnehmungsfilter, Denkstile, z.T. 
unbewusste Reaktionsweisen, Regeln, 
Umgangsweisen (bis hin zu körperlichen 
Reaktionen / Ausdrucksweisen = Inkor­
poration des Habitus), die das Alltags­
handeln steuern und insgesamt einen 
bestimmten Lebensstil ausmachen

Der Habitus ist das Verbindungsglied 
zwischen der Stellung im Sozialen Raum 
und dem für die jeweilige Position  
typischen Lebensstil.

der sich in einem be­
stimmten Lebensstil 
zeigt

= Sprache, Kleidung, Umgang mit 
Medien, Musikgeschmack, Teilnahme 
am kulturellen Leben, Wohnungsein­
richtung, Sportart, Ernährung, politi­
sches Engagement, Restaurantbesuch, 
Urlaubsgewohnheiten, Art der Expressivi­
tät, Interaktion mit Untergebenen und 
Vorgesetzten, usw.

Unser Thema heißt ‚Bildung‘, und die Beschäftigung mit Bourdieu sollte 
an einem Beispiel zeigen, welche Rolle Bildung in einer Theorie aus der Be­
obachterperspektive spielen kann:
a)	 Bildung in der Form von Bildungszertifikaten ist von zentraler Be­

deutung insofern, als sie durch die Steuerung der Zugangsmöglich­
keiten zu bestimmten beruflichen Positionen einen unmittelbaren 
Einfluss auf die Positionierung im sozialen Raum hat;

b)	 Bildung in Form von ‚inkorporiertem‘ Kulturkapital prägt entschei­
dend den sozialen Habitus einer Person: Wie eine Person spricht, wie 
sie sich über Kunst äußert, welche Filme sie mag, wie sie sich selbst 
repräsentiert, wie sie ihr Wohnzimmer einrichtet, welche Bilder sie 
an der Wand hängen hat und welche CDs im CD-Player liegen. Das 
ist nicht nur theoretisch plausibel; Bourdieu hat z. B. in dem Buch 
„Die feinen Unterschiede“ (Bourdieu 1984) dieses Theorem in zahl­
reichen empirischen Teilstudien und Beispielen belegt (und nach der 
Lektüre dieses Buches sieht man seine Wohnzimmereinrichtung mit 
anderen Augen).

Zusammenfassung



105

2.2.5	 Theoretische Leistung und Implikationen

a)	 Wir haben ‚Bildung‘ als Container-Begriff kennen gelernt, der viel­
leicht gerade wegen seiner theoretischen Unbestimmtheit in vielfälti­
gen normativen und empirischen Theoriezusammenhängen eine Rolle 
spielt. Also kann man dem Begriff an sich nicht trauen und muss im­
mer entschlüsseln, in welchem Kontext er gerade welche Funktion hat.

b)	 In der Empirischen Bildungsforschung wird ‚Bildung‘ als neutra­
ler (im Sinne von wertfreier) Begriff genutzt, der durch bestimmte 
Merkmale operationalisiert ist. Aber sowohl in der Alltagssprache wie 
in der (philosophisch orientierten) Bildungstheorie ist Bildung kein 
neutraler Begriff, der Zustände beschreibt, sondern er ist normativ 
aufgeladen; Bildung impliziert immer ‚Höher-Bildung‘. Der Begriff 
‚Lernen‘ z. B. ist demgegenüber neutral (vgl. auch das nächste Kapi­
tel). Wenn man sagt: Ein Jugendlicher hat endlich gelernt, dass man 
sich im Leben oft mit der zweitbesten Lösung abfinden muss, dann 
kann man diesen Lernprozess (intuitiv) auch als Bildungsprozess be­
schreiben. Wenn man dagegen sagt: Ein Jugendlicher hat endlich ge­
lernt, unfallfrei vom Rücksitz eines Motorrollers aus alten Damen 
ihre Handtaschen zu entreißen, dann würden wir diesen Lernprozess 
(intuitiv) sicher nicht als Bildungsprozess bewerten.

c)	 Eine Grenzziehung zwischen ‚Bildung‘ und ‚Erziehung‘ ist insofern 
schwierig, als Erziehung die moralische Entwicklung fokussiert, wäh­
rend Bildung die ganze Person thematisiert und dabei die moralische 
‚Bildung‘ meist mitgedacht ist, also ein eigener Erziehungsbegriff ent­
weder entbehrlich wird oder eine Unterabteilung von ‚Bildung‘ aus­
macht. Das bedeutet einmal mehr: Die Begriffe an sich sind brauch­
bar für die alltägliche Kommunikation, aber für theoretische Diskurse 
zu unbestimmt, und es kommt immer auf die jeweilige Theorie an, 
in deren Kontext die Begriffe dann theoretisch ausgewiesen und ein­
deutig bestimmt sind.

d)	 Wenn aus der Perspektive der handlungsorientierten Bildungsmo­
delle Bildung als Entfaltung der Kräfte der Person in Auseinander­
setzung mit und in Aneignung von Welt beschrieben wird, dann 
ist – aus der Beobachterperspektive – die Antwort: Mag sein, aber die 
Art und Weise, wie diese Weltaneignung erfolgt, ist in hohem Maße 
sozial determiniert und hat erhebliche soziale Konsequenzen. Wer 
‚Bildung‘ im theoretischen Kontext gebraucht, gebraucht den Begriff 
in jedem Fall immer in einem – wie immer gearteten – Kontext von 
sozialer Differenz. 



106

Humboldt wollte durch Bildung soziale Differenzen nicht aufheben, aber 
weniger relevant machen, weil es jenseits der sozialen Differenzen eine tiefe 
Gemeinsamkeit zwischen dem ärmsten Tagelöhner und dem am feinsten 
ausgebildeten Großbürger geben sollte: die allgemeine Menschenbildung. 
Wer heute mit Bildungstheorien arbeitet und Bildungsmodelle entwirft, 
kann nicht davon absehen, dass der Bildungsbegriff seitdem gewissermaßen 
seine Unschuld verloren hat: Bildung ist zu einem mächtigen sozialen Dif­
ferenzbegriff geworden, weil Bildungszertifikate Karriere- und Lebensmög­
lichkeiten eröffnen oder verschließen können, und die feinen Unterschiede 
im sozialen Habitus können sowohl dafür sorgen, dass man für eine soziale 
Gruppe als zugehörig eingestuft wird als auch Exklusion bewirken.

Diese historisch entstandene Hypothek der sozialen Differenzierung 
durch Bildung sollte man im Auge behalten, wenn man über Bildung redet.

Lernergebnisse Sie können jetzt 

•	 die Kapitalformen unterscheiden und Beispiele für alle Kapitalformen nennen (auch 
für die Unterabteilungen des Kulturkapitals);

•	 erklären, was es für Umwandlungsmöglichkeiten zwischen den Kapitalformen gibt, 
besonders die Möglichkeiten und Grenzen der Umwandlung ökonomischen Kapitals 
in die anderen Kapitalformen;

•	 erklären, wie Habitus, Lebensstil und Kapitalformen zusammengehören;

•	 über die theoretische Leistung des Bildungsbegriffs Auskunft geben.

Aufgabe Reflexionsfragen

1.	 In Punkt 1.2.2 werden verschiedene Verwendungsweisen des Bildungsbegriffs mit Text-
auszügen vorgestellt. Überlegen Sie, welche Inhalte ‚Bildung‘ aus der Beobachter und 
welche aus der Handlungsperspektive thematisieren!

2.	 Versuchen Sie, für sich selbst eine Art Bilanz über das Kapital (im  Sinne Bourdieus) zu 
machen, über das Sie in den unterschiedlichen Sparten verfügen!

3.	 Wenn ein Fließbandarbeiter ohne Hauptschulabschluss 8 Millionen Euro im Lotto 
gewinnt und für eine Million Original-Graphiken von Andy Warhol und Roy Lichtenstein 
kauft, welche Kapitalform hat er dann erworben?



107

Weiterführende Literatur

Eine gut lesbare Einführung in unterschiedliche Bildungstheorien (Schwer­
punkt Handlungsperspektive) findet sich bei:
Dörpinghaus, Andreas/Pönitsch, Andreas/Wigger, Lothar (2012): Einfüh­

rung in die Theorie der Bildung. 4. Aufl. Darmstadt: WBG.	

Eine Übersicht über die erziehungswissenschaftlichen Probleme des Bil­
dungsbegriffs geben (zusammengenommen):	
Tenorth, Heinz Elmar: Die Rede von Bildung. Heidelberg: Metzler 2020
Andresen, Sabine (2009): Bildung. In: Andresen, Sabine u. a. (Hrsg.): Hand­

wörterbuch Erziehungswissenschaft. Weinheim/Basel: Beltz, S. 76–90.
Ehrenspeck, Yvonne (2006): Bildung: In: Krüger, Heinz-Hermann/Grunert, 

Cathleen (Hrsg.): Wörterbuch Erziehungswissenschaft. 2. Aufl. Opladen/
Farmington Hills: UTB, S. 64–71.

Aktuelle Diskussionsbeiträge zu den theoretischen Möglichkeiten des Bil­
dungsbegriffs sind versammelt bei:
Wigger, Lothar (Hrsg.) (2009): Wie ist Bildung möglich? Bad Heilbrunn: 

Klinkhardt.	
Eine gut sortierte Einführung in alle Formen der Bildungsforschung fin­

det sich bei:
Tippelt, Rudolf/Schmidt, Bernhard (Hrsg.) (2010): Handbuch Bildungs­

forschung. Wiesbaden: VS Verlag.

Das Standardwerk zur sozialgeschichtlichen Wirkung des Bildungsbegriffs 
ist:	

Bollenbeck, Georg (1996): Bildung und Kultur. Frankfurt: Insel Verlag.

Wenn Sie in das Gesamtwerk Bourdieus einsteigen wollen:
Schwingel, Markus (2011): Pierre Bourdieu zur Einführung. 7. Aufl. Ham­

burg: Junius.



108

 2.3	 Lernen

Im (kurzen) Kapitel zum Lernbegriff wird zunächst erklärt, unter welchen Be-
dingungen „Lernen“ pädagogisch oder erziehungswissenschaftlich interessant 
wird (2.3.1) und wie Lernen im erziehungswissenschaftlichen Diskurs thema-
tisiert wurde (2.3.1). Es folgen zwei Beispiele für eine pädagogische/ erzie-
hungswissenschaftliche Kontextualisierung (2.3.3: Alfred Petzelt und 2.3.4: 
Strukturplan für das Bildungswesen) und schließlich knappe Aussagen zur 
theoretischen Kontextualisierung (2.3.5).

‚Lernen‘ ist der pädagogische bzw. erziehungswissenschaftliche Grund­
begriff, der den weitesten Umfang hat, der bis hin zu sprichwörtlichen 
Alltagsweisheiten selbstverständlich in die Alltagssprache eingebunden ist 
(„Was Hänschen nicht lernt, lernt Hans nimmermehr.“) und der ohne wei­
tere theoretische Erklärung benutzt und verstanden werden kann (wie auch 
bisher in diesem Text).

Das kann daran liegen, dass ‚Lernen‘ etwas ist, was im Leben des Men­
schen – von der Wiege bis zur Bahre – gewissermaßen unvermeidlich ist, 
denn man kann nicht nicht lernen: 

„A common sense view would be that learning, like breathing, is somet-
hing everyone does all of the time – ‚you are never too old to learn’ – even 
if they do not realize that they are doing it.“

Tight 2002, S. 23

Das gilt auch für den Fall, dass bestimmte Lernangebote in pädagogi­
schen Kontexten nicht wahrgenommen werden: Wer als Schüler von den 
Inhalten einer Unterrichtsstunde nicht profitiert und insofern nicht das 
gelernt hat, was er sollte, hat vielleicht gelernt, Langeweile auszuhalten 
oder die Lehrkraft hinters Licht zu führen. ‚Lernen‘ ist also der abstrak­
teste Begriff für das, was ein Mensch in jeder Lebensspanne an Wissen, 
Kompetenzen, Haltungen, Einsichten usw. unter welchen Bedingungen 
auch immer erwirbt.

Es kann nicht überraschen, dass diese gleichermaßen grundlegende wie 
komplexe menschliche Fähigkeit die Aufmerksamkeit der Wissenschaft ge­
weckt hat: Innerhalb der Psychologie ist ‚Lernpsychologie‘ ein eigener For­
schungsbereich und die Psychologie hat seit Beginn des 20. Jahrhunderts im 
Rahmen ihrer eigenen disziplinären Entwicklung unterschiedliche Lerntheo­
rien vorgelegt (ein ganz knapper Überblick zum aktuellen Stand bei Nieder­

Man kann nicht 
nicht lernen

Psychologische 
Lerntheorien



109

bacher/Zimmermann 2011, S. 30–36; sonst in allen Psychologie-Lehrbü­
chern wie z. B. Koch 2008), neuerdings ergänzt um neurowissenschaftliche 
Zugänge (vgl. Becker 2006).

2.3.1	 Arbeitsdefinition

In einer allgemeinen Definition (aus einem Psychologie-Lehrbuch) ist Ler­
nen „ein Prozess, der als Ergebnis von Erfahrungen relativ langfristige Ände­
rungen im Verhaltenspotential erzeugt“ (Koch 2008, S. 369). Und: Sowohl 
in der alltagssprachlichen wie in der wissenschaftlichen Verwendung ist ‚Ler­
nen‘ ein neutraler Begriff, also nicht normativ aufgeladen; sowohl kriminelle 
Praktiken als auch Altruismus kann man lernen, und der Begriff kann so­
wohl aus der Beobachterperspektive genutzt werden (z. B. ‚Lernergebnisse‘) 
als auch aus der Handlungsperspektive (z. B. ‚Lernziele‘).

Die bisherigen Überlegungen legen die Vermutung nahe, dass der Lern­
begriff an sich pädagogisch bzw. erziehungswissenschaftlich gewissermaßen 
unterdeterminiert ist: Wenn man ohnehin nicht vermeiden kann, zu lernen 
so lange man atmet, ergibt sich zunächst kein besonderes erziehungswissen­
schaftliches Interesse. Das wird schlagartig anders, wenn ‚Lernen‘ in einen 
pädagogischen oder erziehungswissenschaftlichen Kontext gestellt wird, also 
im Rahmen einer pädagogischen Konzeption oder einer erziehungswissen­
schaftlichen Fragestellung eine bestimmte Zuschreibung oder theoretische 
Fokussierung erfährt. 

„Lernen ist lebenswichtig. Dies gilt für alle Lebewesen, insbesonde-
re jedoch für den Menschen. Denn Lernen ist Voraussetzung nicht nur 
menschlichen Überlebens, sondern auch der Menschwerdung des Men-
schen. Lernen ist Bedingung und Chance des Menschen als Mensch.
Dementsprechend ist Lernen von pädagogischem Interesse. Wo und wie 
auch immer pädagogische Praxis lernenden Menschen begegnet, mensch-
liches Lernen zu unterstützen und zu befördern sucht, stets folgt sie nicht 
nur einem Bild von Mensch und Welt, sondern auch einer Theorie des 
Lernens. Die Pädagogik kann das Phänomen des Lernens deshalb nicht, 
wie allzu lange geschehen, dem psychologischen oder auch, wie aktuell, 
dem biowissenschaftlichen Diskurs überlassen. Sie muss es aus eigenem 
Interesse selbst ergründen und in seiner Vielfältigkeit verstehen.“

Göhlich/Wulf/Zirfas 2014b, S. 7

Die Art und Weise, wie das pädagogische Interesse an ‚Lernen‘ begründet 
wird, ist ein erster Hinweis darauf, was mit dem Begriff passiert, wenn er 

„Lernen“ im 
pädagogischen 

Kontext



110

denn pädagogisch gefasst wird: Er wird (zentrales oder randständiges) Ele­
ment einer Erziehungs- oder Bildungstheorie, und ab dann gelten die theo­
retischen Regeln dieser Art von Theorien (ggf. einschließlich der normativen 
Aufladung des Begriffs). Welche Leistung dem Lernbegriff dann zugeschrie­
ben wird, hängt, wie wir gelernt haben, dann ab von der jeweiligen Theorie, 
in die er eingebettet ist (ein allgemeines Modell von Erziehungs- und Bil­
dungstheorien wird in Kapitel 3 vorgestellt).

2.3.2	 Geschichte

Insofern ist die erziehungswissenschaftliche Geschichte des Lernbegriffs eine 
etwas unübersichtliche und diskontinuierliche Abfolge einerseits von Ver­
suchen, die Ergebnisse der lernpsychologischen Theorieentwicklung auf das 
pädagogisch initiierte Lernen (vor allem im schulischen Unterricht) anzu­
wenden und andererseits von Bestimmungen des ‚Lernens‘ im Rahmen von 
komplexen pädagogischen Theorien.

Erste Versuche, lernpsychologische Erkenntnisse auf den Schulunter­
richt zu übertragen, begannen gegen Ende der 1950er Jahre, indem versucht 
wurde, durch möglichst kleinschrittige Lernaufgaben mit unmittelbarer Er­
folgsrückmeldung den vor allem von Skinner („Operantes Konditionieren“) 
erforschten Verstärkungseffekt zu nutzen („Programmierter Unterricht“); da 
die ‚Hardware‘ für die Programme aber aus gedruckten Texten bestand und 
deshalb die Möglichkeiten für intelligente Verzweigungen sehr begrenzt wa­
ren, war diese Instruktionsform auch nur sehr begrenzt einsetzbar und wur­
de überdies von der etablierten Schulpädagogik überaus kritisch betrachtet 
(vgl. Becker 2009, S. 580–582 und Leutner 2012).

Mit der Rezeption konstruktivistischer Theorie-Elemente in der Lern­
psychologie seit den 1980er Jahren ergaben sich neue Anwendungsoptio­
nen für den Unterricht bis hin zu einer „Konstruktivistischen Didaktik“ 
(vgl. Becker ebd., S. 583f.). Die erziehungswissenschaftliche Lehr-Lernfor­
schung versucht mit unterschiedlichen Modellen (auch unter Einbeziehung 
der konstruktivistischen Variante) die Variablen für erfolgreichen Unter­
richt empirisch zu identifizieren und in valide Handlungsmodelle für den 
Unterricht umzuarbeiten (vgl. Hänze 2012). Auch diese Versuche werden 
kontrovers diskutiert; zudem scheint es, als ob die Komplexität des Unter­
richtsgeschehens und die damit einhergehende Vielfalt der zu berücksich­
tigenden Variablen sich auf jeden Fall bisher einer plausiblen empirischen 
Modellierung entziehen (vgl. Becker ebd., S. 584f.).

Eine Geschichte der Situierung des Lernbegriffs in unterschiedlichen 
Erziehungs- oder Bildungstheorien ist noch nicht geschrieben; gemeinsam 

Anwendung von 
Lerntheorien auf 
Unterricht

Lernen ist mehr als 
Verhaltensänderung



111

ist den unterschiedlichen Thematisierungen aber, dass sie insgesamt zeigen, 
dass Lernen mehr und anderes ist als die von psychologischen Theorien an­
gebotene ‚Verhaltensänderung‘. Das gilt z. B. für den Versuch, „Bildung“ 
und „Lernen“ in einem anspruchsvollen Konzept zu vereinigen, indem Lern­
prozesse von Bildungsprozessen dadurch unterschieden werden, dass die 
letzteren als Transformationen des kognitiven Rahmens begriffen werden, 
in dem dann neue Lernprozesse stattfinden können (vgl. Marotzki 1990), 
aber auch für phänomenologische Zugänge zum Lernen (vgl. die Übersicht 
bei Becker ebd., S. 585–587), für den bildungsphilosophisch durchargu­
mentierten Versuch einer an der kantischen Erkenntnistheorie orientierten 
„Logik des Lernens“ (Koch 1991 und Koch 2014) und die Beiträge in den 
Sammelbänden „Dem Lernen auf der Spur: Die pädagogische Perspektive“ 
(Migutsch u. a. 2008) und „Pädagogische Theorien des Lernens“ (Göhlich/
Wulf/Zirfas 2014a), die die ganze Vielfalt (und unübersehbare Heteroge­
nität) der pädagogischen Thematisierungsformen von ‚Lernen‘ im Kontext 
von unterschiedlichen pädagogischen Theorien abbilden.

2.3.3	 Beispiele für theoretische Kontextualisierungen I

Das folgende Beispiel soll zeigen, wie ‚Lernen‘ im Rahmen einer elaborier­
ten Erziehungs- und Bildungstheorie theoretisch konfiguriert und relatio­
niert wird. 

Alfred Petzelt (1886–1967) war zuletzt Pädagogik-Professor in Münster 
und zählt zur neukantianischen, „prinzipienwissenschaftlichen“ (vgl. Kauder 
2012) Theorie-Tradition in der Pädagogik. Um die Bedeutung von ‚Lernen‘ 
in dieser Theorie zu verstehen, muss kurz deren Grundkonzept charakterisiert 
werden. 

Den systematischen Kern von Petzelts Pädagogik bildet eine spezifische 
Subjekttheorie, die „Theorie des Ich“. Das „Ich“ und seine (transzendental­
logisch bestimmbaren) Eigenschaften stehen im Mittelpunkt eines komple­
xen Gefüges von Beziehungen, die es in ihrer Gesamtheit ermöglichen, die 
pädagogische Aufgabe bis ins Detail zu beschreiben und zu bestimmen. In­
sofern ist auch das ‚Lernen‘ in diesem Zusammenhang verortet.

a)	 Lernen ist für Petzelt kein Vorgang, bei dem eine Verhaltensände­
rung in einem menschlichen Organismus „bewirkt“ wird, sondern 
es erfordert eine aktive Leistung des lernenden Subjekts, des „Ich“. 
Die Aktivität des Ich lässt sich dabei in zwei Dimensionen analysie­
ren: Im Hinblick auf die Zuwendung des Ich zum Gegenstand (die 
Perspektive von „Wissen“) und im Hinblick auf die Rückbeziehung 

Pädagogische 
Theorie des „Ich“

Wissen und Haltung



112

des Gegenstandes auf das Ich (die Perspektive von „Haltung“). Bei 
jedem Lernvorgang sind ungeachtet dessen, dass man in der ana­
lytischen Betrachtung des Lernens die beiden Dimensionen unter­
scheiden kann und muss, beide Dimensionen notwendig beteiligt. 
Wo gelernt wird,

„gehört eine Haltung dazu, welcher Art sie auch sei. Wo Sorgfalt und 
Hingabe vorliegen, muss ein ‚etwas‘, ein Gegenstand sein, dem sie sich 
widmen. Wo ein Gegenstand erfaßt wird, muß auch eine bestimmte – 
positiv oder negativ bewertbare – Art der Erfassung sichtbar werden, sie 
sei noch so versteckt und verborgen, sie sei geäußert oder nicht. [...] Kein 
Gegenstand im Wissen ohne Haltung. Keine Haltung, die nicht einem 
Gegenstand gegenüber auftreten müßte.“

Petzelt 1964, S. 22

Der Bereich der pädagogischen Bildungsaufgabe, der sich der Dimension 
„Haltung“ zuwendet, wird „Erziehung“, der Bereich, der sich der Dimen­
sion „Wissen“ zuwendet, „Unterricht“ genannt. Obwohl Petzelt seine sys­
tematische Unterscheidung häufig an Fällen aus dem Schulunterricht ex­
emplifiziert, zielt der Geltungsanspruch seiner Theorie auf jede Form der 
lernenden Auseinandersetzung von Menschen mit Welt. „Unterricht und 
Erziehung begleiten uns durch unser ganzes Leben. Sie hören beide nicht 
auf“, sie „definieren das Ich“ (Petzelt ebd., S. 38f.).

b)	 Was geschieht also, wenn ein neuer Sachverhalt (im Sinne dieser an­
spruchsvollen Begrifflichkeit von ‚Lernen‘) gelernt wird? 

„Die zu erwerbenden Kenntnisse werden nicht als fertige ‚Brocken‘ über-
nommen, sondern in Auseinandersetzungen gegliedert, in Reihen geord-
net, in Zusammenhängen überschaut.“

Petzelt 1964, S. 18

Lerngegenstände werden für das lernende Subjekt erst zu seinem Wissen, 
wenn sie in den Zusammenhang des vorhandenen Wissens eingeordnet 
sind; nur „Zusammenhänge kann man überhaupt wissen bzw. lernen“ (Pet­
zelt 1963, S. 33).

Das impliziert, dass der Versuch des Einordnens dazu führen kann, dass 
die bisherigen Wissensbestände umorganisiert werden, neue Perspektiven, 
neue Ordnungsgesichtspunkte sich ergeben können. Insofern ist dem Sub­
jekt sein Wissen nicht äußerlich, sondern Moment seiner Identität (wie man 
es heute ausdrücken würde). 



113

„Wissen kann nicht bloß als Besitz angesehen werden, es stellt, welche 
Inhalte es auch beträfe, die Frage nach dem Besitzer. [...] Der Besitzer 
ist nicht ständiger Begleiter seines Wissens, vielmehr ist er, wenn er sein 
Wissen gestaltet, es zugleich selbst.“

Petzelt 1964, S. 21

c)	 Den besonderen Charakter der „Verarbeitung“ von Lerngegenstän­
den demonstriert Petzelt auch an der Zeitstruktur des Lernvorgangs. 
Das Subjekt lernt zwar im zeitlichen Nacheinander; was aber sein 
Lernen ausmacht, ist nicht im Zeitverlauf verankert, sondern in der 
Dimension von Sinn, von Bedeutung. Im Zum-Wissen-Machen 
kommen Lerngegenstände aus dem zeitlichen Nacheinander eines 
schulisch geordneten oder lebensweltlich kontingenten Lernangebots 
in die Zeitform der „Präsenz“, werden in einem Sinngebungsakt, der 
seinem Wesen nach jenseits allen zeitlichen Verlaufs steht (wiewohl er 
im Zeitverlauf stattfindet), eingeordnet und sind dann präsent in der 
Weise, dass sie bei einem neuen Lernvorgang Teil des Wissensbestan­
des sind, in den dann eingeordnet wird (vgl. ebd., S. 20f.). 

2.3.4	 Beispiele für theoretische Kontextualisierungen II

Eine andere Form der theoretischen Kontextualisierung findet sich dort, wo 
‚Lernen‘ zwar nicht in eine bestimmte pädagogische Theorie-Architektonik 
eingebunden ist (wie z. B. bei Petzelt), aber durch eine Spezifizierung ein 
pädagogisches Problem- oder Handlungsfeld in den Blick genommen wird, 
wie z. B. ‚lebenslanges Lernen‘, ‚frühes Lernen‘ oder ‚berufliches Lernen‘.

Ein gutes Beispiel dafür gibt der „Strukturplan für das Bildungswesen“ 
des Deutschen Bildungsrats (1970) ab, der als Empfehlung der Bildungs­
kommission des Deutschen Bildungsrats eine Art Kompendium der päd­
agogischen und bildungspolitischen Vorstellungen der bundesdeutschen 
Bildungsreformzeit (1965–1973) darstellt. 

Im Eingangskapitel („Grundsätze“, ebd. S. 25–39) ist dem Lernen ein 
eigenes Unterkapitel gewidmet (S. 33–39), das wiederum in 7 Gesichts­
punkte differenziert ist:

4. Lernen
4.1 Wissenschaftsbestimmtes Lernen
4.2 Das Lernen des Lernens
4.3 Allgemeines und berufliches Lernen
4.4 Theoretisches und praktisches Lernen
4.5 Lernen und Leisten

Zeitstruktur 
des Lernens

Strukturplan für das 
Bildungswesen



114

4.6 Individuelles Lernen
4.7 Soziales Lernen

Unter dem Punkt „Wissenschaftsbestimmtes Lernen“ ist u. a. zu lesen: 

„Wissenschaftsorientierung der Bildung bedeutet, daß die Bildungsgegen-
stände, gleich ob sie dem Bereich der Natur, der Technik, der Sprache, der 
Politik, der Religion, der Kunst oder der Wirtschaft angehören, in ihrer 
Bedingtheit und Bestimmtheit durch die Wissenschaften erkannt und 
entsprechend vermittelt werden. Der Lernende soll in abgestuften Graden 
in die Lage versetzt werden, sich eben diese Wissenschaftsbestimmtheit 
bewußt zu machen und sie kritisch in den eigenen Lebensvollzug aufzu-
nehmen. 
Die Wissenschaftsorientiertheit von Lerngegenstand und Lernmethode 
gilt für den Unterricht auf jeder Altersstufe. Es wird eine vordringliche 
Aufgabe der didaktischen Forschung sein, den für das jeweilige Lebens-
alter und den geistigen Entwicklungsstand förderlichsten Grad aufzu-
finden und einen entsprechenden Modus der Vermittlung zu entwickeln.“

Deutscher Bildungsrat 1970, S. 33

Warum werden die zentralen pädagogischen Gesichtspunkte für die Gestal­
tung des zukünftigen Bildungswesens unter dem Begriff ‚Lernen‘ abgehan­
delt, und nicht unter der Überschrift ‚Bildung‘ oder ‚Erziehung‘?

Man kann mutmaßen, dass ‚Lernen‘ als Begriff zur Beschreibung von 
Reformkonzepten insofern positiv konnotiert war, als die theoretische Ba­
sis der Bildungsreform auf der Ebene der Menschenbildannahmen von der 
neuen Erkenntnis geprägt war, dass die Voraussetzungen für erfolgreiche 
schulische Bildungsverläufe in erster Linie nicht auf ‚Begabung‘ beruhen, 
sondern selbst das Ergebnis von (z. B. familialen) Lernprozessen sind (vgl. 
Roth 1969). Wichtiger ist aber vielleicht, dass ‚Lernen‘ als Begriff abstrakt 
und neutral genug ist, um auch heterogene Gesichtspunkte ohne weitere 
kontroverse (bildungs-) theoretische Referenzen zu thematisieren, denn der 
Text des Strukturplans ist das Ergebnis von pragmatischer Konsensbildung 
der Beteiligten (vgl. Deutscher Bildungsrat 1970, S. 14ff.).

Dessen ungeachtet stellt das Grundsatz-Kapitel des Strukturplans min­
destens implizit und letzten Endes ein (formales und etwas vages) bildungs­
theoretisches Konzept dar (und fällt insofern unter die Rubrik ‚Bildungs­
theorie‘).



115

2.3.5	 Theoretische Leistungsfähigkeit

Aus alledem folgt (in der gebotenen Kürze): 
a)	 Wenn man fragt, in welcher Wissenschaftsdisziplin ‚Lernen‘ zentral 

theoretisch und empirisch erforscht wird, dann ist es zweifellos die 
Psychologie.

b)	 Ein pädagogischer bzw. erziehungswissenschaftlicher Grundbegriff 
ist ‚Lernen‘ dann, wenn er genutzt wird, um pädagogische Hand­
lungsprobleme oder erziehungswissenschaftliche Forschungsproble­
me zu charakterisieren. 

c)	 In diesem Fall ist die theoretische Belastbarkeit des Lernbegriffs dann 
abhängig von dem pädagogischen oder erziehungswissenschaftlichen 
Konzept (eine Erziehungs- oder Bildungstheorie), in das er einge­
bunden ist.

Sie können 

•	 erklären, unter welchen Bedingungen „Lernen“ ein pädagogisches/erziehungswissen-
schaftliches Thema wird;	

•	 in Umrissen die Bedeutung von „Lernen“ in Petzelts Erziehungs- und Bildungstheorie 
erläutern;	

•	 den Stellenwert von „Lernen“ im „Strukturplan für das Bildungs wesen“ diskutieren.	

Lernergebnisse

Weiterführende Literatur

Zu den psychologischen Lerntheorien:
Zimbardo, Philip G./Gerrig, Richard J. (2004): Psychologie. 16. Aufl. Mün­

chen u. a.: Pearson Studium, Kapitel 7 (Lernen), S. 243–290.

Wenn Sie sich für Alfred Petzelt und seine Theorie interessieren:
Kauder, Peter (2003) (Hrsg.): Alfred Petzelt. Pädagogik wider den Zeitgeist: 

Ausgewählte pädagogische Abhandlungen (mit Erläuterungen und Ar­
beitsaufgaben). Hohengehren: Schneider.

Die Einbindung des Lernbegriffs in unterschiedliche Erziehungs- und Bil­
dungstheorien kann man finden bei:

Göhlich, Michael/Wulf, Christoph/Zirfas, Jörg (2014a) (Hrsg.): Pädagogi­
sche Theorien des Lernens. 2. Aufl. Weinheim u. a.: Beltz Juventa.



116

 2.4	 Sozialisation

Im ersten Teil des Kapitels wird versucht, den Begriff der Sozialisation nä-
her zu bestimmen (2.4.1), indem er gegen andere naheliegende Vorstellungen 
vom Heranwachsen abgegrenzt wird; ein Strukturmodell der Sozialisations-
bedingungen zeigt, wie sich gesamtgesellschaftliche Grundstrukturen bis auf 
die Ebene des heranwachsenden Subjekts abbilden; eine Tabelle gibt einen 
Überblick über die vielfältigen Forschungsfelder der Sozialisationsforschung. 
Eine ganz kurze Geschichte des Sozialisationsbegriffs (2.4.2) von seiner „Erfin-
dung“ durch Emile Durkheim um 1900 bis zu seiner Rezeption in Deutschland 
und schließlich der Einbürgerung als erziehungswissenschaftlicher Zentral
begriff folgen.

Der Begriff ‚Sozialisation‘ ist ursprünglich ein soziologischer Fachterminus 
(Näheres zur Begriffsgeschichte vgl. Kap. 2.4.2), der in den 1960er Jahren 
in die deutsche Erziehungswissenschaft importiert wurde, dort inzwischen 
ein wichtiger Grundbegriff geworden ist und mittlerweile auch seinen Weg 
in die Alltagssprache gefunden hat: Man weiß auch ohne Studium der So­
ziologie oder Erziehungswissenschaft ungefähr, was damit gemeint ist. Mit 
‚Sozialisationsschicksal‘ erklärt und entschuldigt man z. B. seine eigenen 
Fehler oder Eigenarten („Bei meiner Sozialisation ist es kein Wunder, wenn 
ich überangepasst bin.“); man verbindet aktuelle Persönlichkeitsmerkmale 
mit einem Prozess, in dem sie entstanden sind, und dem man mehr oder 
weniger ausgeliefert war.

In einem Lehrbuch zum Thema findet sich als die zentrale Frage, die mit 
diesem Begriff ins Visier genommen wird: 

„Wie und warum wird aus dem Neugeborenen ein autonomes, hand-
lungs- und gesellschaftsfähiges Subjekt? Oder vereinfacht ausgedrückt: 
Wie kommt die ‚Welt‘ in das Individuum?“ 

Niederbacher/Zimmermann 2011, S. 13

Hinter der ersten Frage steckt eine doppelte Vorstellung der Effekte und 
der Notwendigkeit von Sozialisation, die tatsächlich zentral ist:
•	 Von Seiten des Individuums aus betrachtet, beschreibt Sozialisation 

den Prozess, wie aus einem verhältnismäßig inkompetenten Neuge­
borenen ein handlungsfähiges Mitglied der Gesellschaft wird.

•	 Von Seiten der Gesellschaft aus betrachtet, erklärt Sozialisation, wie 
verhältnismäßig inkompetente Neugeborene, die beständig neu zu 



117

bestehenden Gesellschaften dazukommen, in die Gesellschaft in­
tegriert werden, ohne dass mit jeder neuen Generation ein Chaos 
entsteht (ohne dass die bestehende Gesellschaftsstruktur durch die 
Neuankömmlinge gefährdet wird). Damit leistet die Sozialisation der 
jeweils nachgeborenen Generation gleichzeitig einen Beitrag zur Re­
produktion von Gesellschaft.

Die zweite Frage („Wie kommt die ‚Welt‘ in das Individuum?“, ebd.) erin­
nert uns an das Verhältnis von Individuum und Welt bei Humboldt; aller­
dings geht es hier definitiv um eine Frage aus der Beobachterperspektive: So­
zialisationstheorie versucht zu beschreiben und zu erklären, wie die Welt in 
das Individuum kommt, entwickelt aber keine pädagogischen Programme.

2.4.1	 Arbeitsdefinition

Eine Definition, die sich im Diskurs eingebürgert hat, lautet:

„Im heute allgemein vorherrschenden Verständnis wird mit Sozialisation 
der Prozeß der Entstehung und Entwicklung der menschlichen Persön-
lichkeit in Abhängigkeit von und in Auseinandersetzung mit den sozia-
len und den dinglich-materiellen Lebensbedingungen verstanden, die zu 
einem bestimmten Zeitpunkt der historischen Entwicklung einer Gesell-
schaft existieren.“

Hurrelmann 1986, S. 14; vgl. auch Niederbacher/Zimmermann 
2011, S. 15

Diese Definition ist nachvollziehbar und sieht gewissermaßen harmlos aus; 
betrachtet man genauer, was sie impliziert (wobei es – wie bei vielen Be­
griffen, Theorien oder Definitionen hilfreich ist, darauf zu achten, wogegen 
sie sich richten oder wogegen sie sich abgrenzen), entstehen theoretische 
Spannungen, wenn nicht Widersprüche. 

Sozialisation wendet sich 

„gegen eine biologistische Auffassung menschlicher Entwicklung und ge-
gen eine Determinierung durch ‚Anlage‘ und ‚Reifung‘. Gleichwohl gilt es 
zu berücksichtigen, dass der Mensch ein biologisches Wesen ist.“

Niederbacher/Zimmermann 2011, S.13

Definition

Abgrenzung 
gegen biologische 

Determination



118

Körperwachstum, Entwicklung des Hormonstatus, Entwicklung der Sprech­
organe, Entwicklung der Motorik usw. sind die Bedingung für bestimmte 
Sozialisationsprozesse, ersetzen sie aber nicht. 

Sozialisation wendet sich aber auch 

„gegen eine idealistische Auffassung vom Subjekt. Es gibt kein ‚freies In-
dividuum‘, das sich gesellschaftlichen Einflüssen und wissenschaftlichen 
Erklärungen entziehen kann. Es muss jedoch auch berücksichtigt werden, 
dass der Mensch durch das (Herkunfts-)Milieu (in dem er aufwächst) 
nicht mechanisch determiniert wird, sondern ein reflektierendes, inten-
tional handelndes Wesen ist.“

Niederbacher/Zimmermann 2011, S.13

Das Spannungsverhältnis ist offensichtlich: Sozialisationstheorie geht davon 
aus, dass der Mensch Produkt seiner Sozialisationserfahrungen und damit 
der gesellschaftlichen Verhältnisse ist, in denen er sie macht; andererseits er­
leben wir uns mindestens selbst als Personen, die aus Gründen handeln, die 
Absichten haben, für ihr Handeln verantwortlich sind und ihre moralischen 
Entscheidungen gerade nicht als Produkt von irgendwelchen Sozialisations­
einflüssen sehen (denn dann wäre die Berufung auf Moral gegenstandslos).

Sozialisationstheorie wendet sich 

„gegen eine pädagogische Verkürzung kindlicher Entwicklung, die al-
lein das ‚Erzieher-Zöglings-Verhältnis‘ in den Blick nimmt. Gleichwohl 
ist die Interaktion zwischen Kindern und Erwachsenen (z. B. Eltern, 
Lehrern usw.) ein grundlegendes und wichtiges Element im Prozess der 
Sozialisation.“

Niederbacher/Zimmermann 2011, S.13

Eltern und professionelle PädagogInnen neigen dazu, die Persönlichkeits­
entwicklung ihrer Schützlinge als Produkt ihrer Erziehungsbemühungen 
zu deuten. Sozialisationstheorie geht offensichtlich davon aus, dass diese 
bewussten erzieherischen Aktivitäten nur einen Teil und vielleicht nicht 
einmal den größten Teil der Persönlichkeitsentwicklung erklären. Welche 
Faktoren insgesamt die Persönlichkeitsentwicklung beeinflussen, wird im 
Folgenden deutlich.	

Wenn man davon ausgeht, dass einerseits die wesentlichen Einflüsse 
auf die Persönlichkeitsentwicklung im unmittelbaren Umgang mit Men­
schen entstehen und andererseits damit die ‚Gesellschaftsfähigkeit‘ des 

Abgrenzung gegen 
idealistische Auf-
fassung vom Subjekt

Abgrenzung gegen 
„pädagogische 
Verkürzung“



119

Individuums erreicht wird, dann muss die unmittelbare Interaktion zwi­
schen dem Individuum und seinem sozialen Umfeld auf irgendeine Weise 
mit ‚Gesellschaft‘ zusammenhängen. Das folgende Schema soll den Zusam­
menhang verdeutlichen:

Tabelle 7: Strukturmodell der Sozialisationsbedingungen

Strukturmodell der Sozialisationsbedingungen

Ebene der 
Gesamtgesellschaft

Politische, rechtliche, ökonomi­
sche, kulturelle Grundstrukturen

Ebene der 
Institutionen 

Kindergarten, Grundschule, 
Sportverein, Kirchengemeinde, 
weiterführende Schule, Uni­
versität, Betriebe, Verwaltungen 
(durch den Beruf ), Massenmedien

Ebene der 
Interaktion mit der unmittel-
baren räumlichen und sozialen 
Umgebung

Interaktion mit Eltern, Ge­
schwistern, Onkel und Tanten, 
Oma und Opa; Nachbarskindern 
usw., und in dem Maß, in dem 
man nach und nach Institutionen 
durchläuft, Interaktion mit den 
Akteuren in diesen Institutionen 

Ebene des
Subjekts

Persönlichkeitsentwicklung: Ein­
stellungen, emotionale Struk­
turen, kognitive Fähigkeiten, 
Wissensbestände, ‚Habitus‘

Auf der Basis der Übersichten von Hurrelmann 1986, S.105;  
Niederbacher/Zimmermann 2011, S.16

Das heranwachsende Subjekt entwickelt sich durch die Interaktion mit 
Menschen (wie man das im Detail theoretisch beschreiben kann, siehe Ka­
pitel 2.4.3); das sind zunächst die Eltern und Geschwister, Verwandte und 
Freunde und dann im Laufe der Entwicklung alle die Menschen, mit denen 
man zu tun bekommt, wenn man verschiedene Institutionen durchläuft: In 
der Regel sind das in unserer Gesellschaft zunächst jene, die extra eingerich­
tet wurden, um die Persönlichkeitsentwicklung zu unterstützen wie Kin­
dergärten, Schulen und andere Bildungseinrichtungen, aber auch solche, 
die anderen Zwecken dienen wie Kirchen, Sportvereine oder der Betrieb, in 
dem man arbeitet.

Mit der ‚Gesamtgesellschaft‘ hat man weder als Kind noch als Er­
wachsener unmittelbar zu tun, aber ihr Arm reicht gewissermaßen bis auf 
die Ebene der Familie, der Schule oder des Betriebs herab: Solange z. B. 



120

unsere gesamtgesellschaftliche Ordnung die Versorgung mit Wohnraum 
dem freien Markt überlässt, kann man als Mitglied einer kinderreichen Fa­
milie mit mäßigem Einkommen eventuell nur in einem heruntergekom­
menen Riesenwohnblock aufwachsen, und das hat ebenso Folgen für die 
Entwicklung von Einstellungen zur Welt oder der Art des Selbstbildes wie 
auch das Familieneinkommen oder der Bildungsstatus der Eltern.

Wenn in unserer Gesellschaft andererseits Konsens besteht, dass nach 
Möglichkeit alle Kinder ab dem Alter von drei Jahren einen Kindergarten 
besuchen sollten, und sogar ein Rechtsanspruch auf einen Kindergarten­
platz gesetzlich eingeräumt wird, beeinflusst das die Interaktionsmöglich­
keiten und die Persönlichkeitsentwicklung der Kinder – wenn sie denn alle 
von ihren Eltern in den Kindergarten geschickt werden (Zur Beschreibung 
der Verknüpfung der Ebenen vgl. auch Hurrelmann ebd., S. 102–107 und 
Niederbacher/Zimmermann ebd., S. 16–18).

Wenn man auf der Basis dieses Modells Sozialisationsforschung betreibt, 
ergibt sich eine Fülle von Fragestellungen. In der Tabelle 8 wird versucht, sie 
zu sortieren (ein umfassender Überblick findet sich in der neuesten Auflage 
des Handbuchs Sozialisationsforschung: Hurrelmann u. a. 2015). 

Aus dieser Perspektivenvielfalt ergibt sich, dass der Begriff Sozialisation 
nicht für eine bestimmte Theorie steht, sondern eher für ein Problemge­
biet: Die Frage, wie im Prozess des Heranwachsens vom Neugeborenen bis 
zum Erwachsenen sowohl die Vergesellschaftung des einzelnen Individuums 
wie auch seine Individuierung theoretisch begriffen werden können. In die­
sem sehr allgemeinen Problemrahmen bewegen sich dann unterschiedliche 
Theorien, die versuchen, den ganzen Prozess oder Detailprozesse theoretisch 
oder empirisch zu bearbeiten. Diese Theorien entstammen der Soziologie 
(Rollentheorie, Systemtheorie, Symbolischer Interaktionismus usw.), der 
Psychologie (Lerntheorien, Entwicklungspsychologie), der Kommunika­
tionstheorie, tiefenpsychologischen Theorien (Freud, Adler, Erikson) und 
schließlich auch der Philosophie als Anthropologie oder Erkenntnistheorie, 
wo es um grundlegende Menschenbildannahmen geht. Das muss man wis­
sen, wenn man – etwas euphemistisch – von Sozialisations-‚Theorie‘ spricht 
(ein knapper Überblick über die beteiligten Theorien findet sich bei Nieder­
bacher/Zimmermann 2011, S. 19–70 und im Handbuch der Sozialisations­
forschung (Hurrelmann u. a. 2015)).

Forschungsfelder 
der Sozialisations-
forschung



121

Tabelle 8: Forschungsfelder der Sozialisationsforschung

Forschungsfelder der Sozialisationsforschung

Forschungsfelder Gegenstände Erläuterungen

Sozialwissenschaftliche Theorien, 
die den Sozialisationsprozess ins­
gesamt beschreiben

Psychologische Lerntheorien
Tiefenpsychologische Theorien 
(Freud, Adler, Erikson)
Systemtheorie der Gesellschaft 
(Parsons)
Symbolischer Interaktionismus 
(Mead, Goffman, Habermas)
Sozialisation als Habitualisierung 
(Bourdieu)
u. a.m.

Basistheorien 

„Dimensionen“ der Sozialisation

z. B. Kognitive, sprachliche, emo­
tionale, motivationale, moralische, 
politische, geschlechtsspezifische 
Sozialisation

Entwicklung von Persönlichkeits­
merkmalen, differenziert nach 
einzelnen Dimensionen

Sozialisation im Lebenslauf

primäre Sozialisation / sekundäre 
Sozialisation
frühe Kindheit, Kindheit; Jugend, 
Erwachsenenalter, Alter

Analyse unterschiedlicher Phasen 
im Sozialisationsprozess; Bedeu­
tung der primären Sozialisation 
für die weitere Persönlichkeitsent­
wicklung

Sozialisationsinstanzen

Familie / Kindergarten / Gleich­
altrigengruppe / Schule / Beruf / 
Hochschule / sonst. päd. Institutio­
nen / Massenmedien 

Sozialisationseffekte einzelner 
Institutionen

Schichtspezifische Sozialisation

Beschreibung und Kausalanalyse 
von Faktoren: 
Familienstruktur / Wohnumfeld / 
Berufssituation der Eltern / Spra­
che/ Habitus
usw. 

Differenzen im Sozialisations­
prozess, die vom Platz in der 
Gesellschaft abhängig sind (Zuge­
hörigkeit zu unterschiedlichen so­
zialen Schichten / sozialen Milieus) 

Zusammenhang von 
Einzelfaktoren/ 
Instanzen mit umfassenden 
Systemstrukturen

z. B. Reproduktion sozialer Un­
gleichheit durch das Bildungs­
system

z. B. Mechanismen der inter­
generationellen Übertragung 
von Statusdifferenzen / Rolle des 
Bildungswesens, des familiären 
Milieus usw.

Wissenschaftstheoretische/
erkenntnistheoretische Hinter-
grundfragen

Menschenbildannahmen der Theo­
rien zum Sozialisationsprozess

u. a. Problem „gesellschaftliche 
Determination vs. Intentionales / 
moralisches Subjekt“



122

2.4.2	 Geschichte

Als Begriff – und damit als Problem – wird ‚Sozialisation‘ zum ersten Mal 
gebraucht von dem französischen Soziologen und Erziehungswissenschaftler 
Emile Durkheim (1858–1917). Durkheims Theorien über Erziehung sind 
bis heute von prägendem Einfluss auf die französische Erziehungswissen­
schaft und von erheblichem Einfluss auf die amerikanische Soziologie (z. B. 
Parsons); in der deutschen Erziehungswissenschaft hat eine vergleichbare 
Rezeption Durkheims nicht stattgefunden.

Durkheim unterzieht den Erziehungsbegriff einer soziologischen Ana­
lyse und fragt danach, was an handfesten, real existierenden Elementen und 
Funktionen nachzuweisen ist. Wichtig ist, sich zu vergegenwärtigen, dass 
Durkheim „Erziehung“ hier nicht im Sinne eines handlungsorientierenden 
Konzepts für die angemessene moralische Orientierung oder anzustrebende 
Erziehungsziele benutzt, sondern als „beobachtete Erziehung“ im Sinne der 
gesellschaftlichen Bedeutung von dem, was Eltern und professionelle Päda­
gogen auch immer machen, wenn sie versuchen, ihre Kinder zu erziehen. Er 
kommt zu der Definition: 

„Erziehung ist die Einwirkung, welche die Erwachsenengeneration auf 
jene ausübt, die für das soziale Leben noch nicht reif sind. Ihr Ziel ist 
es, im Kinde gewisse physische, intellektuelle und sittliche Zustände zu 
schaffen und zu entwickeln, die sowohl die politische Gesellschaft in ihrer 
Einheit als auch das spezielle Milieu in dem es in besonderer Weise be-
stimmt ist, von ihm verlangen.“

Durkheim 1972, S. 30

Er fährt dann fort: „Aus der vorangegangenen Definition folgt, daß Erzie­
hung in einer planmäßigen Sozialisation der jungen Generation besteht“ 
(ebd.). Sozialisation ist hier noch nicht als theoriebezogener Fachterminus 
gebraucht, sondern eine Neuschöpfung, die die Sozial-Machung des Kindes 
beschreibt. Darin sieht Durkheim die wesentliche Funktion der Erziehung. 
Diese Funktion ist absolut unerlässlich für jede Gesellschaft, die trotz des 
Wechsels der Generationen stabil bleiben will:

„Die Gesellschaft findet sich also selbst mit jeder neuen Generation im 
Angesicht einer ‚tabula rasa‘, auf der sie aufbauen muß. Zu dem eben 
geborenen egoistischen und asozialen Sein muß sie so schnell wie möglich 
ein anderes Sein hinzufügen, welches fähig ist, ein sittliches und soziales 
Leben zu führen. Dies ist das Werk der Erziehung. Darin kann man ihre 
große Bedeutung ermessen.“

Durkheim 1972, S. 31

Durkheim

Sozialmachung 
als Funktion der 
Erziehung



123

Durkheim hat offensichtlich kein besonders positives Bild von Neugebo­
renen (‚egoistisch und asozial‘) und sieht die Notwendigkeit, sie möglichst 
schnell durch Erziehung zu sozial verträglichen Lebewesen zu machen. 
Sozialisation wird also bei Durkheim eingeführt nicht als Gegenbegriff zu 
Erziehung (wie es in der deutschen Diskussion zunächst wahrgenommen 
wurde), sondern als Beschreibung einer und vielleicht der wesentlichen 
gesellschaftlichen Funktion von Erziehung. Man kann es auch so beschrei­
ben: Gesellschaften müssen sich von dem Risiko entlasten, dass jede neue 
Generation für einen gesellschaftlichen Neuanfang und das damit verbun­
dene Chaos sorgt; deshalb gibt es Erziehung, die durch eine planmäßige 
‚Sozial-Machung‘ der jeweils nachfolgenden Generation dieses Chaos ver­
hindert und für Stabilität und Tradition in Gesellschaften sorgt.

Bei Durkheim beschreibt Sozialisation also die unabdingbare gesell­
schaftliche Funktion von Erziehung, die darin besteht, dass die nachwach­
sende Generation sozial fähig und sozial verträglich gemacht wird, wobei 
Durkheim durchaus einräumt, dass Erziehung – auf den Einzelnen bezo­
gen – auch die Funktion der individuellen Bildung hat. (Wir erinnern uns: 
‚Bildung‘ lässt sich nicht ins Französische übersetzen, aber bei ‚education‘ ist 
‚Bildung‘ mindestens teilweise mit gemeint.)

Diese Art von theoretischem Zugriff – seit Beginn des 20. Jahrhunderts 
in Frankreich diskutiert – blieb der zeitgenössischen deutschen Pädagogik 
völlig fremd. Sie setzte auf Begriffe wie Kultur, Individualität, Bildung; die 
gesellschaftliche Funktion von Erziehung erschien ihr – wenn sie überhaupt 
wahrgenommen wurde – eher als Bedrohung der pädagogischen Erziehungs- 
und Bildungsarbeit, die sich in der personalen Erzieher-Zögling-Beziehung 
abspielte und bei der die Gesellschaft allenfalls in Form von vereinnahmen­
den gesellschaftlichen Kräften eine Rolle spielte, die es abzuwehren galt (vgl. 
z. B. Nohl 1949; vgl. auch den Band von Heinz-Hermann Krüger in dieser 
Reihe: Krüger 2019, Kap. 4.2).

So verlief die deutsche Rezeption des Sozialisations-Begriffs auch nicht 
über eine Entdeckung der Theorien Durkheims, sondern über die ameri­
kanische Soziologie der 1950er und 1960er Jahre, die ihrerseits von Durk­
heims Erziehungssoziologie beeinflusst war. Der Begriff tauchte in den 
frühen 1960er Jahren in der BRD auf, in der Übernahme amerikanischer 
Theorieelemente; dabei wurde der Begriff ‚socialisation‘ zunächst mit „So­
zialisierung“ übersetzt (vgl. z. B. Fend 1974), was zwar sachangemessen war 
(denn um Sozialisierung als Sozialmachung ging es ja); allerdings lag die 
Verwechslung mit dem politischen bzw. politökonomischen Begriff von 
‚Sozialisierung‘ als Vergesellschaftung, z. B. von Produktionsmitteln nah, 
woraufhin sich die direkte Übernahme des amerikanischen Begriffs als deut­
sches Lehnwort ‚Sozialisation‘ einbürgerte.

Rezeption in 
Deutschland



124

Zur weiteren Karriere des Begriffs und der dazugehörigen Theorien sei 
nur so viel angemerkt, dass von der etablierten Erziehungswissenschaft der 
1960er Jahre die Sozialisations-Konzeption zunächst als Alternative und 
Bedrohung zu den vorhandenen, philosophisch begründeten Theorien der 
Erziehung aufgefasst wurde (vgl. z. B. Heitger 1972, S. 66ff.) und die Er­
ziehungswissenschaft erst nach und nach bereit war, sich auf diese Konzep­
tion einzulassen. Mittlerweile ist der theoretische Status des Sozialisations-
Konzepts in Relation zu den traditionellen Konzepten von Erziehung und 
Bildung zwar noch immer ungeklärt, aber der Begriff hat im Rahmen der 
Erziehungswissenschaft einen festen Platz bezogen. Inzwischen ist der Sozi­
alisations-Begriff so gebräuchlich geworden, dass er Einzug in die Alltags­
sprache gefunden hat; zumindest im Smalltalk der Mittelschicht weiß man 
in der Regel, was gemeint ist, wenn man sich bei psychischen Ausfallerschei­
nungen wechselseitig frühkindliche Sozialisationsdefizite zuschreibt.

Lernergebnisse Sie waren erfolgreich, denn Sie 

•	 kennen (sinngemäß)  die Arbeitsdefinition von „Sozialisation“;

•	 können die Probleme/Spannungen erklären, die mit dieser Definition verbunden sind;	

•	 können erklären, was die Perspektive des Individuums und die der Gesellschaft be-
deuten (die „zwei Seiten“ des Sozialisationsprozesses);

•	 kennen das „Strukturmodell der Sozialisationsbedingungen“;

•	 können erklären, wie bei Durkeim „Erziehung“ und „Sozialisation“ zusammenhängen;	

•	 können  erklären, warum Durkheim Neugeborene als Risiko für die bestehende Ge-
sellschaft betrachtet.	



125

2.4.3	 Beispiele für theoretische Kontextualisierungen

Als Beispiele für Theorien, die mit dem Sozialisationsbegriff operieren, wird 
zunächst kurz auf Bourdieu verwiesen, dessen Habitus-Theorie gewissermaßen 
implizit eine Sozialisationstheorie enthält. Das Hauptaugenmerkt gilt aber den 
Aussagen von Berger und Luckmann zur frühkindlichen Sozialisation, indem 
nach und nach die Bedeutung von signifikanten Anderen, der Identifikation mit 
ihnen, der Rolle der Sprache und der Charakter der Welt der frühen Kindheit 
vorgestellt werden.

Bevor wir uns im Folgenden mit der Frage, wie die Welt in das Individuum 
kommt (besonders, wenn es noch sehr klein ist), beschäftigen, möchte ich noch 
darauf hinweisen, dass wir schon einen anderen theoretischen Zugang zum So­
zialisationsproblem behandelt haben (wenn auch nicht direkt thematisiert): Im 
Rahmen des Habitus-Konzepts von Pierre Bourdieu ergibt sich gewissermaßen 
zwanglos die Ergänzung: Sozialisation = Habituserwerb (Habitualisierung).

„Bourdieu selbst hat zwar keine grundständige Theorie der Sozialisation 
entwickelt, aber sein Gesamtoeuvre beinhaltet mannigfaltige Hinweise 
und kann ohne weiteres als eine implizite Theorie der Sozialisation ge-
lesen werden.“

Niederbacher/Zimmermann 2011, S. 52

Wenn wir uns an das Schema über den Zusammenhang von sozialer Posi­
tion, Habitus und Lebensstil erinnern (siehe Kap. 2.2.4) und es mit dem 
Strukturmodell der Sozialisationsbedingungen und der Arbeitsdefinition 
koppeln (Sozialisation als „Prozeß der Entstehung und Entwicklung der 
menschlichen Persönlichkeit in Abhängigkeit von und in Auseinanderset­
zung mit den sozialen und den dinglich-materiellen Lebensbedingungen“, 
Hurrelmann 1986, S. 14), dann ist Bourdieus Habitus-Konzept ein Ansatz, 
der dieser Definition vollkommen entspricht, allerdings mit dem Focus auf 
sozialen Differenzen: 	

„Die Bedeutung des Habituskonzepts von Bourdieu für die Sozialisati-
onstheorie und Sozialisationsforschungen liegt dergestalt vor allem darin, 
dass er die ökonomischen, kulturellen und sozialen Faktoren der Klassen-
zugehörigkeit herausgearbeitet hat, welche den Prozess der Sozialisation 
maßgeblich beeinflussen.“

Niederbacher/Zimmermann 2011, S. 55

Bourdieus implizite 
Theorie der 

Sozialisation



126

Falls Sie irritiert sind, dass Bourdieu in diesem Text gewissermaßen dop­
pelt vorkommt, einmal als Beispiel für „empirische Bildungsforschung“ – 
die empirische Perspektive auf Bildungsprozesse – und nun zum zweiten 
Mal als Sozialisationstheoretiker: Das ist eine Folge der Beobachterpers­
pektive, die Bourdieu einnimmt – indem er einerseits „Bildung“ als Kapi­
talform und Bestandteil des sozialen Habitus identifiziert und andererseits 
die schichtspezifischen (Bourdieu würde sagen die „klassenspezifischen“) 
Disparitäten beim Habituserwerb im Laufe des Heranwachsens in den 
Blick nimmt. 

Wir beschäftigen uns im Folgenden an Hand der Theorie von Peter L. 
Berger und Thomas Luckmann („Die gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit“, 1980) mit einer Analyse der frühkindlichen Sozialisation, 
die in eindringlicher Weise (und weitgehend ohne ‚Soziologen-Chine­
sisch‘ – deshalb wird auch im Folgenden viel Original-Text genutzt, der 
gleichermaßen präzise wie verständlich ist) erklärt, wie die kindliche Per-
sönlichkeit gesellschaftlich konstituiert wird. Der Focus der Überlegungen ist 
(im Rahmen des Strukturmodells der Sozialisationsbedingungen) auf die 
Ebene des Subjekts und der Interaktion mit der unmittelbaren sozialen 
Umgebung gerichtet; die theoretische Perspektive zählt zum Bereich der 
‚interaktionistischen‘ Erklärungsmodelle (vgl. ebd. S. 47ff. oder Baumgart 
2000, S. 119ff.).

Frühkindliche Sozialisation wird auch ‚primäre‘ Sozialisation genannt, 
weil (theoretisch und empirisch plausibilisiert) davon auszugehen ist, dass 
in den ersten drei Lebensjahren Grundlagen dafür gelegt werden, wie die 
darauf folgende ‚sekundäre‘ Sozialisation abläuft (z. B. in den ersten Insti­
tutionen, die über die unmittelbare Familie hinausgehen bis ins Erwach­
senenalter). Eine differenzierte Beschreibung der primären Sozialisation 
findet sich bei dem Klassiker Claessens 1972.

„Daß die primäre Sozialisation für den Menschen normalerweise die 
wichtigste ist und daß ihr die sekundäre in ihrer Grundstruktur entspre-
chen muß, bedarf keines Zweifels. Jeder Mensch wird in eine objektive 
Gesellschaftsstruktur hineingeboren, innerhalb derer er auf jene ‚signi-
fikanten Anderen‘ trifft, denen seine Sozialisation anvertraut ist. Diese 
signifikanten Anderen sind ihm auferlegt. Ihre Bestimmungen seiner Si-
tuation sind für ihn als objektive Wirklichkeit gesetzt.“

Berger/Luckmann 1980, S. 141

Die Sozialisation von Menschen findet grundsätzlich statt in der Interaktion 
mit Anderen (anderen Menschen). Es sind aber nicht alle Menschen, die uns 
in allen möglichen gesellschaftlichen Kontexten über den Weg laufen, gleich 

Primäre und 
sekundäre 
Sozialisation

Signifikante Andere



127

wichtig. Für das Kleinkind sind die für seine Betreuung zuständigen Men­
schen (i.d.R. die Eltern) wichtig und insofern ‚signifikante‘, bedeutsame An­
dere, die Nachbarin, die das Kind im Treppenhaus trifft und kennt, dagegen 
nicht (außer das Kind wird regelmäßig bei der Nachbarin abgegeben und 
dort in größerem Umfang mitbetreut). Dass das Kind durch das Hineinge­
boren-Werden in eine bestimmte Familie auch an einem bestimmten Ort in 
der Gesellschaft ankommt, ist uns schon von Bourdieu her bekannt.

„Selbstverständlich umfaßt die primäre Sozialisation weit mehr als blo-
ßes kognitives Lernen. Sie findet unter Bedingungen statt, die mit Gefühl 
beladen sind, und es gibt sogar triftige Gründe dafür anzunehmen, daß 
ohne solche Gefühlsbindung an die signifikanten Anderen ein Lernpro-
zeß schwierig, wenn nicht unmöglich wäre [...]. Das Kind identifiziert 
sich mit seinen signifikanten Anderen emotional in mancherlei Weise. 
Wie auch immer es sich identifiziert, zur Internalisierung kommt es nur, 
wo Identifizierung vorhanden ist. Das Kind übernimmt die Rollen und 
Einstellungen der signifikanten Anderen, das heißt: es internalisiert sie 
und macht sie sich zu eigen. Durch seine Identifikation mit signifikanten 
Anderen wird es fähig, sich als sich selbst und mit sich selbst zu identifi-
zieren, seine eigene subjektiv kohärente und plausible Identität zu gewin-
nen. Mit anderen Worten ist das Selbst ein reflektiert-reflektierendes Ge-
bilde, das die Einstellungen, die Andere ihm gegenüber haben und gehabt 
haben, spiegelt [...]. Der Mensch wird, was seine signifikanten Anderen 
in ihn hineingelegt haben. Das ist jedoch kein einseitiger, mechanischer 
Prozeß. Er enthält vielmehr eine Dialektik zwischen Identifizierung 
durch Andere und Selbstidentifikation, zwischen objektiv zugewiesener 
und subjektiv angeeigneter Identität.“

Berger/Luckmann 1980, S. 141f.

Die Aussage: „Der Mensch wird, was seine signifikanten Anderen in ihn hi­
neingelegt haben“ (das wird später noch weiter vertieft und noch drastischer 
formuliert) klingt zunächst fatalistisch und hinsichtlich unseres Selbstbildes 
als autonom handelnde Personen entweder deprimierend oder empörend. 
Andererseits wird eingeräumt, dass es sich nicht um einen mechanisch- 
deterministischen Prozess handelt, sondern dass das Individuum sich mit 
den angesonnenen Zuschreibungen auch identifizieren muss; wiederum an­
dererseits muss aber erst einmal ein ‚Selbst‘ entstehen, dass diese Identifika­
tion oder Identifikationsverweigerung vollziehen kann, und insofern gehen 
beim kleinen Kind die Entstehung von ‚Identität‘ und die Entstehung einer 
bestimmten Identität Hand in Hand:

Identifikation mit den 
signifikanten Anderen



128

„Das Kind lernt zu sein, wen man es heißt. Hinter jedem Namen steht 
ein ganzer Sprachbereich, der umgekehrt einen markierten gesellschaft-
lichen Ort durchscheinen läßt. Eine Identität zu bekommen heißt, einen 
bestimmten Platz in der Welt angewiesen erhalten. Indem sich das Kind 
diese Identität subjektiv aneignet (»Ich bin John Smith«) eignet es sich 
die Welt an, auf die diese Identität verweist. Die subjektive Aneignung 
der eigenen Identität und die subjektive Aneignung der sozialen Welt 
sind nur verschiedene Aspekte ein und desselben Internalisierungsprozes-
ses, der durch dieselben signifikanten Anderen vermittelt wird.“

Berger/Luckmann 1980, S. 143

Im Lauf des Heranwachsens ändern sich die Prozesse der Internalisierung 
von Regeln und Normen und damit die Rolle der eigenen Identität:

„Die primäre Sozialisation bewirkt im Bewußtsein des Kindes eine pro-
gressive Loslösung der Rollen und Einstellungen von speziellen Anderen 
und damit die Hinwendung zu Rollen und Einstellungen überhaupt. 
Für die Internalisierung von Normen bedeutet zum Beispiel der Über-
gang von »Jetzt ist Mami böse auf mich« zu »Mami ist immer böse auf 
mich, wenn ich meine Suppe verschütte« einen Fortschritt. Wenn wei-
tere signifikante Andere – Vater, Oma, große Schwester und so weiter – 
Mammis Abneigung gegen verschüttete Suppe teilen, wird die Gültigkeit 
der Norm subjektiv ausgeweitet. Der entscheidende Schritt wird getan, 
wenn das Kind erkennt, daß jedermann etwas gegen Suppeverschütten 
hat. Dann wird die Norm zum »Man verschüttet Suppe nicht« verallge-
meinert. »Man« ist dann man selbst als Glied einer Allgemeinheit, die im 
Prinzip das Ganze einer Gesellschaft umfaßt, soweit diese für das Kind 
signifikant ist. Das Abstraktum der Rollen und Einstellungen konkreter 
signifikanter Anderer ist für die Sozialpsychologie der generalisierte An-
dere [...]. Das Zustandekommen solcher Abstraktion im Bewußtsein be-
deutet, daß das Kind sich jetzt nicht nur mit konkreten Anderen identi-
fiziert, sondern mit einer Allgemeinheit der Anderen, das heißt mit einer 
Gesellschaft. Nur kraft dieser allgemeinen Identifikation gewinnt seine 
eigene Selbstidentifikation Festigkeit und Dauer. Es hat nun nicht nur 
eine Vis-à-vis-Identität diesem oder jenem signifikanten Anderen gegen-
über, sondern überhaupt Identität, die es subjektiv als gleichbleibend er-
fährt, welchen anderen, signifikant oder nicht, es auch begegnet. Diese 
von nun an kohärente Identität vereinigt in sich all die verschiedenen 
internalisierten Rollen und Einstellungen – unter anderem auch die 
Selbstidentifizierung als jemand, der seine Suppe nicht verschüttet.“

Berger/Luckmann 1980, S. 143f.

Von signifikanten 
zu generalisierten 
Anderen



129

Sowohl die schrittweise Ausweitung des Horizonts der Identifikationsmöglich­
keiten (z. B. durch selbst gewählte signifikante Andere wie Lebenspartner oder 
Freundeskreise) als auch die Stabilisierung der eigenen Identität sind aber ge­
prägt von den Ergebnissen der primären Sozialisation in der frühen Kindheit: 

„Man kann sich die signifikanten Anderen noch nicht aussuchen. Die 
Gesellschaft setzt dem Sozialisationskandidaten ein fertiges Ensemble 
von signifikanten Anderen vor, das er ohne die Möglichkeit, sich für ein 
anderes entscheiden zu können, hinnehmen muß. [...] Mit den Eltern, 
die einem das Schicksal bestimmt hat, muß man sich abfinden. Die ein-
deutige Folge dieser minder begünstigten Situation des Kindes ist die, 
daß ihm, obgleich es nicht ganz unbeteiligt und passiv während seiner 
Sozialisation ist, die Erwachsenen die Spielregeln aufstellen. Es kann 
gern oder ungern mitspielen, ein anderes Spiel jedenfalls ist nicht zu 
haben. Was daraus folgt, ist wichtig: Da das Kind sich seine signifikan-
ten Anderen nicht aussuchen kann, ist seine Identifikation mit ihnen 
quasi-automatisch, und aus demselben Grunde ist seine Identifikation 
mit ihnen quasi-unvermeidlich. Es internalisiert die Welt seiner signi-
fikanten Anderen nicht als eine unter vielen möglichen Welten, sondern 
als die Welt schlechthin, die einzige vorhandene und faßbare. Darum 
ist, was an Welt in der primären Sozialisation internalisiert wird, so 
viel fester im Bewußtsein verschanzt als Welten, die auf dem Wege se-
kundärer Sozialisation internalisiert werden. Wie weit auch immer das 
ursprüngliche Gefühl der Unausweichlichkeit späterer Ernüchterung 
weichen mag: die Erinnerung an eine nie wiederkehrende Gewißheit 
früher Morgenröte der Wirklichkeit bleibt der ersten Welt der Kindheit 
verhaftet. Die primäre Sozialisation treibt demnach, was später Ein-
sicht freilich als der größte Schabernack vorkommt, den sich die Gesell-
schaft mit dem Vertrauen des Einzelnen leistet: sie spiegelt ihm, auf daß 
der Zufall der Geburt sinnvoll erscheine, etwas als Notwendigkeit vor, 
was tatsächlich ein Bündel von Zufälligkeiten ist.“

Berger/Luckmann 1980, S. 145

Berger und Luckmann gehen davon aus, dass die Grundstruktur der be­
schriebenen Prozesse in allen gegenwärtigen und historischen Gesellschaften 
eine Rolle spielt (und insofern zur Analyse von Sozialisationsprozessen ge­
nutzt werden kann).

„Die speziellen Inhalte, die mit der primären Sozialisation internali-
siert werden, sind natürlich von Gesellschaft zu Gesellschaft verschieden. 
Einige allerdings sind überall zu finden. Vor allem ist es die Sprache, die 

Die Rolle der Sprache



130

internalisiert werden muß. Als Sprache und mittels Sprache werden be-
liebige institutionell festgesetzte Begründungs- und Auslegungszusam-
menhänge internalisiert – so benimmt man sich etwa wie ein tapferer 
kleiner Junge und glaubt, daß kleine Jungen von Natur aus nach tapfer 
und feige zu scheiden sind. Derartige Schemata versorgen das Kind 
für das Alltagsleben mit institutionalisierten Programmen, deren einige 
unmittelbar verwendbar sind, während andere ein Benehmen, das die 
Gesellschaft späteren Lebensphasen vorbehält, antizipieren – Tapfer-
keit, die uns einen Tag voller Mutproben, von den Nächsten und allen 
Arten von Anderen gestellt, bestehen läßt, aber auch die Tapferkeit, die 
später gefordert wird – wenn man etwa zum Ritter geschlagen oder von 
Gott berufen wird. Programme, unmittelbar verwendbar oder anti-
zipatorisch, unterscheiden die eigene Identität von anderen – Mädchen 
zum Beispiel, Sklavenkindern oder Jungen aus einem anderen Clan. 
Schließlich und endlich werden mindestens die Ansatzpunkte für den 
Legitimierungsapparat internalisiert. Das Kind lernt, ‚warum‘ Pro-
gramme da sind, was und wie sie sind. Man muß tapfer sein, weil man 
ein wirklicher Mann werden will. Man muß die frommen Bräuche in 
Ehren halten, weil die Götter sonst zürnen. Man muß dem Häuptling 
gehorchen, damit die Götter in Zeiten der Gefahr hilfreich und gewo-
gen sind, und so weiter.“

Berger/Luckmann 1980, S. 145f.

In einer fast poetischen Beschreibung wird das Ergebnis der soziologischen 
Analyse zusammengefasst:

„Die erste Welt des Menschen wird also in der primären Sozialisation 
konstruiert. In ihrer lichten Wirklichkeit stiftet die Welt der Kindheit Ver-
trauen, nicht nur zu den signifikanten Anderen als Personen, sondern 
auch zu ihren Bestimmungen der Situation. Die Welt der Kindheit ist 
dicht und zweifelsfrei wirklich. [...] Das wäre in diesem Entwicklungs-
stadium des Bewußtseins wohl gar nicht anders möglich. Erst später kann 
sich der Mensch den Luxus des Zweifels in bescheidenem Rahmen leis-
ten. Der Protorealismus der Welt ist wahrscheinlich phylogenetisch und 
ontogenetisch notwendig. Die Welt der Kindheit ist jedenfalls so verfaßt, 
daß sie eine nomische Struktur präsentiert, der das Individuum vertrauen 
kann: »Es ist ja alles in Ordnung«, ist wahrscheinlich das, was Mütter am 
häufigsten sagen, wenn Kinder weinen. Daß einiges weit entfernt davon 
ist, »in Ordnung« zu sein, diese späte Entdeckung mag mehr oder weniger 
schlimm sein, je nach biographischen Umständen, aber selbst dann behält 
die Welt der Kindheit im Rückblick noch ihre eigenartige Wirklichkeit. 

Die sichere Welt 
der Kindheit



131

Sie ist und bleibt die »heimatliche Welt«, die wir noch in fernste Regionen 
des Lebens, wo wir keineswegs heimisch sind, mit uns nehmen.“

Berger/Luckmann 1980, S. 146

Sie können erklären, 

•	 wie nach Berger und Luckmann die Aneignung der eigenen Identität und die Aneig-
nung der sozialen Welt miteinander zusammenhängen und inwiefern beides durch die 
„signifikanten Anderen“ vermittelt wird;

•	 wie die „Generalisierung“ von Rollenerwartungen im Lauf der Sozialisation verläuft 
(denken Sie sich noch weitere Beispiele neben dem mit der Suppe aus);

•	 warum bei aller Unterschiedlichkeit der Normen in unterschiedlichen Gesellschaften 
und Kulturen „Sprache“ immer internalisiert werden muss; 

•	 wie und warum in der frühen Kindheit das „Urvertrauen“ entsteht (wenn alles gut 
geht).

Lernergebnisse

2.4.4	 Theoretische Leistungsfähigkeit

In diesem Teil geht es um die Leistungsfähigkeit und Reichweite des Konzepts  
„Sozialisation“ (2.4.4) und das Spannungsverhältnis der These „Wir sind einzig-
artige und moralisch autonome Individuen“ und der Gegenthese: „Wir sind ganz 
schlicht das Produkt der Verhältnisse, in denen wir aufgewachsen sind“ (2.4.5).

Sozialisationstheorien entspringen einer doppelten Perspektive bzw. einem 
doppelten Interesse: Einerseits sind die Umstände des Großziehens von Kin­
dern im Generationenverlauf eine Angelegenheit, die seit Durkheim von 
erheblichem Interesse für die Gesellschaftstheorie ist; andererseits ist die Er­
klärung des Entstehens und der Entwicklung der Persönlichkeit im Kontext 
von gesellschaftlichen Strukturen von größtem Interesse für die Erziehungs­
wissenschaft.

Diese letzte, hier sehr pauschale Aufgabendefinition wird klein gearbeitet 
in einer Fülle von Einzelfragestellungen im Rahmen verschiedener Dimensio­
nen, Institutionen und Altersstufen (vgl. Tabelle 8: Forschungsfelder der So­
zialisationsforschung und Hurrelmann u. a. 2015). In der aufwändigen, über 
Jahre laufenden NEPS-Studie „Bildungsverläufe in Deutschland“ (NEPS = 
„National Educational Panel Study“ = Nationales Bildungspanel) wird 



132

„untersucht, wie sich der Bildungsstand vom Kindes- bis ins hohe Er-
wachsenenalter entwickelt und welche Auswirkungen die Bildung auf 
das weitere Leben hat. Denn Lernen findet nicht nur in bestimmten 
Bildungseinrichtungen wie z. B. in der Schule statt, und es endet auch 
nicht mit dem Verlassen des Bildungssystems. Vielmehr erwerben Men-
schen über ihr ganzes Leben hinweg auf verschiedenste Art und Weise 
neues Wissen und neue Fähigkeiten. All diese Zusammenhänge und Pro-
zesse möchte die NEPS-Studie untersuchen, indem sie die Menschen in 
Deutschland nach ihren individuellen Bildungswegen befragt. Durch die 
Auswertung der Daten aus den verschiedenen Erhebungen wird es mög-
lich sein, besser zu verstehen, wie die Bildungssituation in Deutschland 
insgesamt verbessert werden kann.“

NEPS 2017

Nicht zu vergessen ist auch der – seit Beginn der Sozialisationsforschung in 
Deutschland – thematische Dauerbrenner ‚Geschlechtsspezifische Sozialisa­
tion‘: In welchem Maß ist die Entstehung des Geschlechtshabitus (‚Gender‘) 
von welchen sozialen und kulturellen Einstellungen und Normen abhängig 
und welche Rolle spielen dabei ggf. gesellschaftliche Machtstrukturen? (vgl. 
etwa Mayhofer/Baumgarten 2015).

An dem letzten Thema wird deutlich, dass – ungeachtet des Umstands, 
dass Sozialisationsforschung aus der Beobachterperspektive forscht und 
ihre Gegenstände beschreibt und erklärt –, die Ergebnisse dieser Forschung 
von größter pädagogischer Relevanz sind: Kennt man die sozialen Determi­
nanten z. B. der Entwicklung von bestimmten Persönlichkeitsmerkmalen 
oder von insgesamt devianten Sozialisationsverläufen oder von Bildungs­
verläufen, kann man versuchen, im Rahmen pädagogischer Programme ge­
zielt auf die Persönlichkeitsentwicklung oder den Bildungserfolg Einfluss 
zu nehmen.

Was – bei aller Plausibilität der sozialisationstheoretischen Fragestellun­
gen – immer wieder und quasi notwendigerweise für kognitive Dissonanzen 
sorgt, ist die Grundannahme oder Grunderkenntnis der Sozialisationstheo­
rie, dass die Persönlichkeitsentwicklung „in Abhängigkeit von der gesell­
schaftlich vermittelten, sozialen und materiellen Umwelt“ (Niederbacher/
Zimmermann 2011, 15) erfolgt, denn diese Prämisse gilt selbstverständlich 
auch für die Persönlichkeitsentwicklung z. B. des Autors und der LeserIn­
nen dieses Textes.

So sehr diese Prämisse auf den ersten Blick (oder das erste Gefühl) im 
Widerspruch steht zu unserer Selbstwahrnehmung als einzigartiger, auto­
nomer, moralisch verantwortlicher Person, bei näherem Nachdenken wird 
man zugeben müssen, dass sie plausibel ist: Natürlich entstammen unsere 



133

Bewusstseinsinhalte, unser Weltwissen, unsere Moralvorstellungen, unsere 
Selbstdefinition als Mann oder Frau (oder was auch immer) aus der Gesell­
schaft, in der wir groß geworden sind – woher auch sonst. Wären wir im 
australischen Busch unter Aborigines aufgewachsen, wären es anderes Wis­
sen, andere Moralvorstellungen und ein anderer Geschlechtshabitus, und 
wenn wir im 18. Jhd. in einem preußischen Dorf als Kind erbuntertäniger 
Bauern aufgewachsen wären, ebenso.

Andererseits wissen wir aber auch, dass es unsere Bewusstseinsinhalte 
sind (wo immer wir sie her haben), und unsere Moral, die – wie immer sie 
entstanden ist – wir bei Entscheidungen heranziehen, und auf deren Basis 
wir uns ggf. schuldig fühlen oder mit uns im Reinen. Das weist auf ein Theo­
rie-Problem (oder eher ein Meta-Theorie-Problem) der Sozialisationstheorie 
hin, das mit ihren Menschenbildannahmen zu tun hat. 

Sozialisationstheorie untersucht mit großem Erfolg die gesellschaftlichen 
Determinanten der Persönlichkeitsentwicklung und unterstellt diese De­
terminierung: „Es gibt kein ‚freies Individuum‘, das sich gesellschaftlichen 
Einflüssen und wissenschaftlichen Erklärungen entziehen kann“ (Nieder­
bacher/Zimmermann, ebd. S. 13). Allerdings geht der Satz dann weiter: „Es 
muss jedoch auch berücksichtigt werden, dass der Mensch durch das (Her­
kunfts-)Milieu (in dem er aufwächst) nicht mechanisch determiniert wird, 
sondern ein reflektierendes, intentional handelndes Wesen ist“ (ebd.).

Dieses ‚Einerseits‘ und ‚Andererseits‘ erscheint uns intuitiv vernünftig; 
aus der Perspektive der Wissenschaftstheorie liegt aber ein Kategorienfehler 
vor: In der Welt der soziologischen Erklärung gilt das Prinzip der kausalen 
Erklärung, das hier quasi nebenbei außer Kraft gesetzt wird, wenn plötz­
lich das intentionale und reflektierende Subjekt ins Spiel kommt. Entweder 
muss man – um konsistent zu bleiben – das Intentionale oder Reflexive auch 
in seiner gesellschaftlichen Determination erklären, oder man räumt ein, 
dass die kausale Erklärung manchmal nicht gilt – dann ist allerdings schwer 
zu entscheiden, in welchen Fällen welche Theorie zuständig ist. 

Den Autoren, die sich mit diesen Basistheorien beschäftigen, ist be­
wusst, dass es an dieser Stelle theorietechnische Probleme gibt, deren Lö­
sung allerdings wenig befriedigend erscheint. Hurrelmann z. B. spricht 
von Modellvorstellungen, die durch die Kombination von Elementen aus 
unterschiedlichen Theorien zu plausiblen Erklärungen führen sollen (vgl. 
Hurrelmann 2006, S. 19ff. und 124ff.). Wirklich überzeugend ist das 
nicht; ‚Intentionalität‘ und ‚Reflexivität‘ sind Begriffe aus der Erkenntnis­
theorie bzw. Metaphysik, die durch Beobachtung nicht bestimmbar sind, 
und die Aussagen darüber können deshalb auch nicht an der Wirklichkeit 
scheitern und sprengen insofern das Modell von ‚Sozialisation‘ (Näheres bei 
Vogel 1996).



134

Wenn wir uns an die Überlegungen zur theoretischen Leistungsfähigkeit 
des Erziehungsbegriffs erinnern (vgl. Kap. 2.1.4), ergibt sich das irritierende 
Bild, dass sich mit dem Denkmodell ‚Erziehung‘ zwar die Probleme der 
intentionalen pädagogischen Hilfen zur Persönlichkeitsbildung bearbeiten 
lassen, während sich die ‚funktionalen‘ Elemente diesem Zugriff entziehen 
oder, wenn man versucht, sie zu integrieren, das Denkmodell sprengen. Auf 
der anderen Seite kann das Denkmodell ‚Sozialisation‘ die funktionalen Be­
dingungen der Persönlichkeitsbildung perfekt erklären, stößt jedoch an sei­
ne Grenzen, wenn es um die intentionalen Elemente, den ‚Eigenanteil‘ an 
der Sozialisation des einzelnen Individuums geht. Offensichtlich gibt es also 
eine komplementäre Problemlage (vgl. Vogel 1991, S. 20ff.); nichts wäre 
naheliegender als die Annahme eines theoretischen Ergänzungsverhältnis­
ses auf der Basis von Arbeitsteilung: Die intentionalen Probleme behandelt 
das Denkmodell ‚Erziehung‘, die funktionalen das Denkmodell ‚Sozialisati­
on‘. – Genau das gelingt nicht; nach der jeweiligen Logik der beiden Denk­
modelle ist eine Zusammenarbeit ausgeschlossen.

2.4.5	 Werden wir erzogen oder sozialisiert? 

‚Erziehung‘ und ‚Sozialisation‘ als Denkmodelle stehen weder in einem 
Konkurrenz- noch in einem Ergänzungs- noch in einem Subsumtionsver­
hältnis zueinander; sie entstammen unterschiedlichen ‚Erkenntnissphären‘, 
die sich nicht berühren (um in der räumlichen Metaphorik zu bleiben). 
Insofern kann die gleiche Handlungssequenz aus der Handlungsperspektive 
als ‚Erziehung‘ wahrgenommen und diskutiert werden und zugleich als ‚So­
zialisation‘. Zunächst ein Beispiel: 

Ein Vater (nebenbei professioneller Pädagoge) führt mit seinem halb­
wüchsigen Sohn aus Anlass des ersten Kurzurlaubs mit AltersgenossInnen 
ohne elterliche Aufsicht ein Gespräch über soziale Beziehungen zum an­
deren Geschlecht, verantwortbares Sexualverhalten, Empfängnisverhütung, 
moralische Entscheidungskriterien usw. Der Vater hat sich gut überlegt, was 
er sagt, und der Gesprächsverlauf ist insgesamt erfreulich; der Vater hat den 
Eindruck, dass der Sohn nicht unvernünftig und von den väterlichen Argu­
menten beeindruckt ist.

Aus der Perspektive des handelnden Vaters war es eine gelungene er­
zieherische Intervention (letzte Sicherheit über die erziehliche ‚Wirkung‘ 
kann er allerdings nicht haben, denn selbst wenn sich der Sohn in ge­
wünschter Weise verhält, kann der Vater nicht wissen, ob sein Motiv Ein­
sicht in die väterlichen Argumente oder der Wunsch nach Vermeidung 
von Ärger im Falle des Bekanntwerdens von Regel-Übertretungen ist). Der 



135

Vater hat über den richtigen pädagogischen Zugriff lange nachgedacht und 
könnte sein Handeln – sowohl in Hinsicht auf seine Problemdiagnose, sei­
ne Absichten als auch auf die eingeschlagene Methode (die genau auf sei­
nen Sohn zugeschnitten ist, den er ja gut kennt) – auch gegenüber Dritten 
pädagogisch rechtfertigen.

Wenn man nun ergänzend annimmt, dass das Gespräch im Rahmen 
einer qualitativen empirischen Studie zur familialen Sozialisation im Ju­
gendalter videographiert worden ist, dann ergibt sich bei der Auswertung 
folgendes Bild: Aus der Beobachterperspektive (und auf der Basis eines von 
Bourdieu inspirierten Forschungsdesigns) geht es um die Bemühung von 
Eltern, bestimmte gesellschaftliche Normen mit den für ein bestimmtes 
Milieu spezifischen Sozialisationspraktiken zu vermitteln. Der Beobach­
ter wird nicht übersehen, dass das angebotene Deutungsmuster des Va­
ters konkurriert mit anderen Sinnangeboten (z. B. der KollegInnen in 
der Gleichaltrigengruppe) und dass das Verhalten des Sohnes schließlich 
Produkt eines Komplexes von unterschiedlichen Determinanten ist. Auch 
die wohlüberlegten Argumente des Vaters können aus der Beobachter­
perspektive gewürdigt werden: als Teil eines sozialen Habitus, der dem 
von zahlreichen Determinanten geprägten sozialen Milieu der Familie 
entspricht.

Durch diese genetische Erklärung ist der pädagogisch-moralische An­
spruch des väterlichen Handelns weder geleugnet noch entwertet; er kann 
gar nicht ins Blickfeld geraten. Andererseits kann die Intentionalität der 
Akte des Vaters das Erklärungsschema der Sozialisationstheorie nicht stö­
ren; sie sucht nur im Bereich der Erfahrungserkenntnis nach empirischen 
Regeln der Persönlichkeitsentwicklung und erfasst Handlungen grundsätz­
lich nur, insofern sie erfahrbar sind, also unter Abstraktion von ihrer Gel­
tungsdimension.

Also: Wir werden erzogen (korrekter wäre eigentlich: man versucht, uns 
zu erziehen), und wir werden sozialisiert, und das ist kein Widerspruch, 
sondern eine Frage der Perspektive. Und für beide Denkmodelle gilt: So­
wohl die (intentionalen) Moralisierungsversuche von Eltern und anderen 
Erziehern als auch die Erkenntnis über die sozialen, in differenzierten Ge­
sellschaften immer milieuspezifischen Bedingungen unseres Aufwachsens 
ändern nichts daran, dass wir für unser Handeln verantwortlich sind, es 
nach moralischen Regeln (wo immer sie hergekommen sind) beurteilen, 
und dementsprechend auch – als Eltern oder in pädagogischen Professio­
nen – versuchen, uns anvertraute Kinder oder Jugendliche im Rahmen eines 
pädagogischen Konzepts auf der Basis von moralischen Überzeugungen (oft 
versteckt in pädagogischen Theorien und deren Menschenbildannahmen) 
zu erziehen. 



136

Lernergebnisse Sie können die Frage beantworten/diskutieren, ob wir „erzogen“ oder „sozialisiert“ 
werden.

Weiterführende Literatur

Eine Einführung in die Basistheorien, für Studierende geschrieben:
Niederbacher, Arne/Zimmermann, Peter (2011): Grundwissen Sozialisation. 

4. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag.

Zur Information über Teilgebiete und Forschungsperspektiven:
Hurrelmann, Klaus u. a. (2015) (Hrsg.): Handbuch Sozialisationsforschung. 

Weinheim: Beltz.


	Frontmatter
	Tabellenverzeichnis
	Tabelle 4: I. Ueber den Zweck des Erziehungsunterrichts
	Tabelle 5: II. Ueber die Mittel des Erziehungsunterrichts, a. die Unterrichtsgegenstände betreffend
	Tabelle 6: Soziale Position, Habitus und Lebensstil
	Tabelle 7: Strukturmodell der Sozialisationsbedingungen
	Tabelle 8: Forschungsfelder der Sozialisationsforschung


	2	Grundbegriffe der Erziehungswissenschaft
	2.1	Erziehung
	2.1.1	Arbeitsdefinition
	2.1.2	Geschichte
	2.1.3	Theoretische Kontextualisierungen
	2.1.4	Theoretische Leistung

	2.2	Bildung
	2.2.1	Arbeitsdefinition
	2.2.2	Geschichte
	2.2.3	Beispiele für theoretische Kontextualisierungen I: Bildungstheorien
	2.2.4	Beispiele für theoretische Kontextualisierungen II: Empirische Bildungsforschung
	2.2.5	Theoretische Leistung und Implikationen

	2.3	Lernen
	2.3.1	Arbeitsdefinition
	2.3.2	Geschichte
	2.3.3	Beispiele für theoretische Kontextualisierungen I
	2.3.4	Beispiele für theoretische Kontextualisierungen II
	2.3.5	Theoretische Leistungsfähigkeit

	2.4	Sozialisation
	2.4.1	Arbeitsdefinition
	2.4.2	Geschichte
	2.4.3	Beispiele für theoretische Kontextualisierungen
	2.4.4	Theoretische Leistungsfähigkeit
	2.4.5	Werden wir erzogen oder sozialisiert? 



