
  Bildung 55 

 
zur erziehungswissenschaftlichen Komplexitätsforschung. Weilerswist • Tenorth, H.-E. (2011): 
‚Bildsamkeit‘ als Grundbegriff der Erziehungswissenschaft. Überlegungen zur Arbeit der Allge-
meinen Pädagogik. In: Hellekamps, O./Kos, O./Sladek, H. (Hrsg.): Bildung, Kritik. Festschrift für 
Dietrich Benner zum 60. Geburtstag. Weinheim, S. 190–201 

Bildung 

Für die Spruchweisheit, dass Totgesagte länger leben, liefert die jüngere Ge-
schichte des Bildungsbegriffs schöne Beispiele. So wurde der Begriff als „Con-
tainerwort“ ohne klare Semantik gescholten und manches Mal wurde gefor-
dert, ihn ganz abzuschaffen oder durch andere Termini zu ersetzen. Doch der 
Begriff ist nie ganz aus der Diskussion verschwunden, und neben seiner 
ubiquitären Verwendung in Zusammensetzungen wie ‚Bildungspolitik‘, ‚Bil-
dungswesen‘ oder ‚Bildungsforschung‘ bescheren dem Bildungsbegriff regel-
mäßig Einführungs- und Überblicksbände Aufmerksamkeit in Erziehungswis-
senschaft und pädagogisch interessierter Öffentlichkeit (vgl. Hansmann/ 
Marotzki 1988/89; Dörpinghaus/Poenitsch/Wigger 2006; Rieger-Ladich 2020). 
Da kann es sogar vorkommen, dass ein Autor, der vor Jahren noch die Erset-
zung von ‚Bildung‘ durch Termini wie Selbstorganisation, Autopoiesis und 
Emergenz forderte (vgl. Lenzen 1997), in einer neueren Publikation für „Bil-
dung statt Bologna“ wirbt (Lenzen 2014). Was hat es, so fragt man sich, mit 
diesem Begriff auf sich, der immer wieder Kritik herausfordert, aber dennoch 
unersetzlich zu sein scheint? 

Zur klassischen Bildungstheorie am Beispiel Wilhelm von Humboldts 

Die Geschichte des Bildungsbegriffs reicht zurück bis in die Antike und ins 
christliche Mittelalter (vgl. Benner/Brüggen 2010). Seine bis heute anhaltende, 
der theologischen Wurzeln weitgehend beraubte Bedeutung gewann der Ter-
minus aber in der Zeit um 1800. Eine besonders folgenreiche Fassung erfuhr 
er bei Wilhelm von Humboldt, dessen Bildungsdenken in einer vielzitierten 
Formulierung prägnanten Ausdruck gefunden hat: 

„Der wahre Zwek des Menschen – nicht der, welchen die wechselnde Neigung, son-
dern welchen die ewig unveränderliche Vernunft ihm vorschreibt – ist die höchste 
und proportionirlichste Bildung seiner Kräfte zu einem Ganzen“ (Humboldt 
1792/1960–81, Bd. I, S. 64). 

Bildung als Erfüllung menschlicher Bestimmung besteht für Humboldt also in 
der möglichst weitreichenden und zugleich ausgewogenen Entfaltung mensch-
licher Anlagen. Seinen Ausgang nimmt Humboldts Bildungsdenken mithin 
nicht (wie zum Beispiel der moderne Qualifikationsbegriff) bei den gesell-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 24.11.2024



56 Bildung 

 
schaftlichen oder wirtschaftlichen Anforderungen an das Individuum, son-
dern bei dessen „Kräften“, das heißt dem je individuellen Entwicklungspoten-
zial. Bildung als Entfaltung dieser „Kräfte“ erfolgt Humboldt zufolge allerdings 
nicht im solipsistischen Bezug des Individuums auf sich selbst, sondern nur in 
Bezug auf die „Welt“: 

„Die letzte Aufgabe unsres Daseyns: dem Begriff der Menschheit in unsrer Person 
[…] einen so grossen Inhalt, als möglich, zu verschaffen, diese Aufgabe löst sich 
allein durch die Verknüpfung unsres Ichs mit der Welt zu der allgemeinsten, rege-
sten und freiesten Wechselwirkung“ (Humboldt 1903/1960–81, Bd. I, S. 235 f.). 

Bildung, verstanden als möglichst umfassende Entfaltung menschlicher Ent-
wicklungspotenziale, ist für Humboldt also auf die ihrerseits möglichst umfas-
sende Auseinandersetzung des Menschen mit der „Welt“ angewiesen. Diese 
beiden Grundgedanken von Humboldts Bildungstheorie, die allseitige Ent-
wicklung der „Kräfte“ und die „Wechselwirkung“ von Ich und Welt, haben 
weitreichende pädagogische und bildungspolitische Folgen, die auch in den 
Schulplänen zum Ausdruck kommen, die Humboldt als Leiter der Abteilung 
für Kultus und Unterricht im preußischen Innenministerium verfasst hat (vgl. 
Humboldt 1809/1960–81, Bd. IV, S. 168 ff.). Sofern es nicht um die Erfüllung 
äußerer Anforderungen, sondern um die Entfaltung menschlicher Potenziale 
geht, kann Bildung nicht das ↑Privileg einiger weniger sein, sondern ist als Bil-
dung für alle zu denken (dass und warum es Humboldt und anderen preußi-
schen Bildungsreformern nicht gelang, dies politisch durchzusetzen, steht auf 
einem anderen Blatt; vgl. Herrlitz et al. 2009, S. 29 ff.). Und insofern Bildung 
die Entfaltung möglichst aller menschlichen Kräfte zum Ziel hat, kommt für 
Humboldt der allgemeinen Bildung ein absoluter Vorrang gegenüber jeder 
speziellen (wie etwa der beruflichen) Bildung zu. 

Weniger bekannt als diese beiden Grundgedanken, aber bildungstheore-
tisch mindestens ebenso aufschlussreich ist der enge Zusammenhang von 
Humboldts Bildungstheorie mit seinen sprachtheoretischen Überlegungen. 
Denn für ihn fungieren die Sprache oder vielmehr die Sprachen in ihrer Viel-
falt und Verschiedenheit als wichtigstes Medium jener Wechselwirkung mit 
der Welt, auf der Bildung beruht, wobei mit „Welt“ sowohl die gegenständliche 
Umwelt als auch andere Menschen gemeint sind. Dabei begreift Humboldt 
Sprache nicht als Repräsentation außersprachlicher Inhalte, sondern vielmehr 
als Medium der Konstitution von Gegenständen. Treffend kommt dies zum 
Ausdruck, indem er die Sprache als „das bildende Organ des Gedanken“ 
(Humboldt 1830–35/1960–81, Bd. III, S. 426) bezeichnet und so deutlich 
macht, dass die Sprache nicht dem nachträglichen Ausdruck, sondern der Her-
vorbringung von Gedanken dient. Die Vielfalt der Sprachen spielt dabei des-
halb eine wichtige Rolle, weil jede Sprache Humboldt zufolge eine eigene 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 24.11.2024



  Bildung 57 

 
„Weltansicht“ (ebd., S. 434) darstellt, die mit Lautsystem, Wortschatz und 
Grammatik dieser Sprache untrennbar verbunden ist und die Gedanken, Vor-
stellungen und Empfindungen ihrer Sprecher:innen nachhaltig prägt. Die  
daraus resultierende irreduzible Verschiedenheit solcher „Weltansichten“ er-
schwert einerseits die Verständigung zwischen den Sprecher*innen verschie-
dener Sprachen, denn „[a]lles Verstehen ist daher immer zugleich ein Nicht-
Verstehen“ (Humboldt 1830–35/1960–81, Bd. III, S. 439), stellt andererseits 
aber auch eine wichtige Möglichkeitsbedingung für Bildung dar: 

„Durch die Mannigfaltigkeit der Sprachen wächst unmittelbar für uns der Reich- 
thum der Welt und die Mannigfaltigkeit dessen, was wir in ihr erkennen; es erwei-
tert sich zugleich dadurch für uns der Umfang des Menschendaseyns, und neue  
Arten zu denken und empfinden stehen […] vor uns da“ (Humboldt 1801–02/ 
1960–81, Bd. V, S. 111). 

Humboldt zufolge bereichert die Vielfalt der Sprachen also die bildende Wech-
selwirkung von Ich und Welt, indem sie dem Ich neue Weisen des Denkens 
und Empfindens erschließt und so die Grenzen seiner bisherigen Weltansicht 
erweitert. Vor diesem Hintergrund macht das Erlernen fremder Sprachen für 
Humboldt einen, wenn nicht sogar den Grundmodus von Bildung aus. Mit 
‚Sprachen‘ sind dabei nicht nur Nationalsprachen gemeint, sondern auch an-
dere Formen sprachlicher Verschiedenheit wie regionale Dialekte, Fachspra-
chen, Sozio- und Idiolekte, die zu jener Verschiedenheit der Art und Weise 
beitragen, in der Menschen mit der Welt in Wechselwirkung treten. 

Vor diesem Hintergrund und angesichts heutiger Gegenwartsdiagnosen ei-
ner zunehmenden Pluralität von Sprachen, Diskursarten oder Lebensformen 
lässt sich Humboldts Bildungstheorie ein beträchtliches Maß an Aktualität be-
scheinigen. Als bedeutsam erscheint vor allem die Anerkennung der Vielfalt 
humaner Möglichkeiten, das heißt menschlicher „Kräfte“, individueller Cha-
raktere und verschiedener Sprachen oder Sprechweisen – auch wenn diese bei 
Humboldt tendenziell in einer ursprünglichen oder anzustrebenden Ganzheit 
aufgehoben scheint, die jede radikale Differenz ausschließt. 

Zur systematischen Bedeutung des Bildungsbegriffs 

In systematischer Hinsicht gilt ‚Bildung‘ in der deutschsprachigen Erziehungs-
wissenschaft trotz zahlreicher kritischer Anfragen und Einwände noch immer 
als wichtiger, ja unverzichtbarer Grundbegriff, da er einen Aspekt oder eine 
Dimension pädagogisch relevanter Sachverhalte in den Mittelpunkt rückt, die 
von anderen Grundbegriffen nicht erfasst wird. ‚Bildung‘, so kann man in An-
knüpfung an Humboldt sagen, bezeichnet den Prozess der Konstitution und 
Transformation von Subjekten im Zuge einer aktiven und selbsttätigen Ausei-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 24.11.2024



58 Bildung 

 
nandersetzung dieser Subjekte mit der Welt. Anders als beim Erziehungsbe-
griff wird das fragliche Geschehen dabei weder als intentionales pädagogisches 
Handeln im Sinne der absichtsvollen Beeinflussung individueller Entwicklung 
durch eine Erziehungsinstanz verstanden, noch wird, wie beim Sozialisations-
begriff, die Abhängigkeit dieser Entwicklung von sozialen, kulturellen und 
ökonomischen Rahmenbedingungen betont. Der Bildungsbegriff rückt viel-
mehr den Prozess und das Resultat eines Werdens ins Zentrum, das sich in der 
aktiven Auseinandersetzung eines Menschen mit seiner materiellen, sozialen 
und kulturellen Umwelt vollzieht, und hebt damit nicht zuletzt die Unverfüg-
barkeit dieses Geschehens hervor. Bildung kann insofern vor allem als Selbst-
bildung begriffen werden – was andererseits aber nicht bedeutet, dass dieses 
Geschehen unabhängig von äußeren Bedingungen oder der Interaktion mit 
anderen Menschen wäre. 

Darüber hinaus erfüllt der Bildungsbegriff eine weitere systematische 
Funktion, die ihn vielen Erziehungswissenschaftler*innen als unverzichtbar 
erscheinen lässt. Ihnen gilt ‚Bildung‘ nicht nur als ein Grundbegriff unter an-
deren, sondern vielmehr als eine übergreifende normative Orientierungskate-
gorie für die Diskussion über Begründung, Zielbestimmung und Kritik päda-
gogischen Handelns. ‚Bildung‘ bezeichnet dabei das Ziel pädagogischer 
Bemühungen, also das, was durch pädagogische Maßnahmen zwar nicht tech-
nologisch bewirkt werden kann, aber doch ermöglicht, unterstützt oder beför-
dert werden soll – sei es durch individuelles pädagogisches Handeln, sei es 
durch institutionelle oder bildungspolitische Entscheidungen. Wenn solche 
normativen Fragen nicht im Sinne eines positivistischen Wissenschaftsver-
ständnisses völlig aus der Erziehungswissenschaft verbannt werden sollen, be-
darf es eines Ortes, an dem über die Fragen der Legitimation, Zielsetzung und 
Kritik pädagogischen Handelns methodisch reflektiert gestritten werden kann 
und soll [↑Normativität]. Und diesen Ort stellt eben der Bildungsbegriff bezie-
hungsweise die Bildungstheorie als erziehungswissenschaftliche Teildisziplin 
dar (vgl. Klafki 2007; Ruhloff 1991; Benner 2015, S. 155). 

Zur Kritik am Bildungsbegriff 

Einen wichtigen Schwerpunkt der Kritik am Bildungsbegriff stellt der Einwand 
dar, die sozial- und ideengeschichtliche Herkunft des Bildungsbegriffs aus der 
Zeit um 1800 mache den Bildungsgedanken ungeeignet für die Reflexion pä-
dagogischen Handelns unter den gegenwärtigen Bedingungen. So wurde der 
bildungstheoretischen Tradition seit Humboldt mit einigem Recht vorgewor-
fen, sie vernachlässige die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen von Bildung 
und frage nicht oder zu wenig nach den ökonomischen Voraussetzungen für 
die „höchste und proportinirlichste Bildung“ menschlicher Kräfte sowie da-
nach, wer aufgrund der herrschenden gesellschaftlichen Bedingungen von sol-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 24.11.2024



  Bildung 59 

 
cher Bildung ausgeschlossen bleibt. So haben feministische Forscherinnen zu 
Recht moniert, dass in den klassischen Bildungstheorien zwar stets von der 
Bildung des Menschen die Rede war, aber doch kaum reflektiert worden sei, 
dass der Zugang zu solcher Bildung faktisch bis ins 20. Jahrhundert weitgehend 
nur für Männer bestanden habe. In ähnlicher Weise ist festzuhalten, dass der 
klassische Bildungsbegriff im Laufe des 19. Jahrhunderts – statt zur Verände-
rung gesellschaftlicher Bedingungen beizutragen – zu einem Instrument der 
Reproduktion verfestigter Gesellschaftsstrukturen und einem Mittel sozialer 
Distinktion geworden ist, mit dessen Hilfe das (Bildungs-)Bürgertum versucht 
hat, sich von den ‚ungebildeten‘ (oder in heutiger, nicht weniger fragwürdiger 
Diktion: ‚bildungsfernen‘) sozialen Schichten abzugrenzen [↑Klasse]. Im Blick 
auf die aktuellen Verhältnisse schließlich ist darauf zu verweisen, dass (nicht 
nur, aber vor allem) in Deutschland noch immer der Zugang zu Bildung je 
nach sozialer Herkunft und Migrationshintergrund höchst ungleich verteilt ist, 
was nicht erst seit PISA bekannt ist, aber dadurch in den Fokus öffentlicher 
Aufmerksamkeit gerückt wurde (vgl. Brake/Büchner 2012). 

Angesichts dieser Kritik ist eine Gemeinsamkeit vieler neuerer bildungs-
theoretischer Ansätze darin zu sehen, dass in Auseinandersetzung mit solchen 
Einwänden versucht wird, am Bildungsbegriff festzuhalten, ihn aber so zu re-
formulieren, dass er den gesellschaftlichen Rahmenbedingungen von Bildung 
besser Rechnung trägt. Zu diesen Versuchen zählen etwa Wolfgang Klafkis 
Vorschlag eines zeitgemäßen Konzepts allgemeiner Bildung, der Bildung als 
Befähigung zu Selbstbestimmung, Mitbestimmung und ↑Solidarität in Ausei-
nandersetzung mit gesellschaftlichen Schlüsselproblemen begreift (vgl. Klafki 
2007), oder das von Helmut Peukert, Rainer Kokemohr, Winfried Marotzki 
und Hans-Christoph Koller entwickelte Konzept transformatorischer Bil-
dungsprozesse, das Bildung als grundlegende Transformation des Welt- und 
Selbstverhältnisses in Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Krisenerfah-
rungen versteht, zu deren Bearbeitung die etablierten Strukturen nicht mehr 
ausreichen (vgl. Peukert 2015; Kokemohr 2007; Marotzki 1990; Koller 2018). 

Ein zweiter Kritikpunkt betrifft die spezifisch deutsche Semantik des Bil-
dungsgedankens. Mangels entsprechender Äquivalente ist der Terminus ‚Bil-
dung‘ kaum oder nur schwer in andere Sprachen übersetzbar – besonders 
deutlich im Englischen, wo education sowohl Erziehung als auch Bildung um-
fasst. Das legt den Verdacht nahe, dass die Bildungssemantik einen deutschen 
‚Sonderweg‘ darstellt, der für andere kulturelle und diskursive Traditionen 
blind sowie an internationale Debatten kaum anschlussfähig wäre. Anderer-
seits ist seit einiger Zeit gerade in der angelsächsischen philosophy of education 
ein verstärktes Interesse am Bildungsbegriff zu beobachten (vgl. Journal of Phi-
losophy of Education 2002; Educational Philosophy and Theory 2003). Das 
kann als Indiz dafür verstanden werden, dass der Bildungsbegriff gerade unter 
den Bedingungen einer zunehmenden Sensibilität für kulturelle Pluralität an 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 24.11.2024



60 Bildung 

 
Relevanz gewinnt – eine These, die durch die oben beschriebene Verbindung 
zwischen Humboldts Bildungsbegriff und seinem sprachphilosophischen In-
teresse an Mehrsprachigkeit und Sprachenvielfalt zusätzliche Nahrung erhält. 

Ein dritter Einwand gegen den klassischen Bildungsbegriff stammt aus dem 
Kontext der so genannten „realistischen Wendung“ der Pädagogik zu einer 
modernen Sozialwissenschaft seit den 1960er Jahren, als deren verspäteter, 
aber umso durchschlagenderer Erfolg der Siegeszug der empirischen Bildungs-
forschung seit PISA & Co. verstanden werden kann. Aufgrund seiner ideenge-
schichtlichen Verwurzelung in der idealistischen Philosophie und der Tradi-
tion der geisteswissenschaftlichen Pädagogik, so der mit dieser Entwicklung 
verbundene Einwand, sei der Bildungsbegriff in methodologischer Hinsicht 
ungeeignet, empirischen Forschungen als Grundlage zu dienen, wie sie das 
neue Verständnis der Erziehungswissenschaft als einer empirischen Sozialwis-
senschaft erforderlich machte [↑Methoden]. 

Die Antworten der Bildungstheoretiker*innen auf diesen Einwand liefern ein 
uneinheitliches Bild. Auf der einen Seite gibt es Stimmen, die den spezifischen 
Status des Bildungsbegriffs als Möglichkeitskategorie (vgl. Schäfer 2009) betonen 
und der philosophischen Theoriebildung attestieren, im Gegensatz zu empiri-
schen Zugängen erlaube sie es, nicht nur das Gegebene, das heißt Fakten und 
Tatsachen, sondern auch das Mögliche, Verdrängte oder Ausgeschlossene zu er-
fassen. Auf diese Weise könne ein Phänomen in seiner gesamten historisch-ge-
sellschaftlichen Vermitteltheit sowie der daraus resultierenden Widersprüch-
lichkeit untersucht werden (vgl. Casale 2011). Auf der anderen Seite sind seit 
einiger Zeit unterschiedliche Ansätze zu verzeichnen, die versuchen, die Kluft 
zwischen (philosophischer) Bildungstheorie und (empirischer) Bildungsfor-
schung zu überwinden und beides miteinander zu verknüpfen. Zu diesen Ansät-
zen zu rechnen sind etwa die von Rainer Kokemohr, Winfried Marotzki und 
Hans-Christoph Koller vertretene bildungstheoretisch orientierte Biografiefor-
schung (vgl. Koller 2016) und die von Alfred Schäfer entwickelte Bildungsethno-
graphie (vgl. Schäfer 2009), die methodologisch auf Verfahren der qualitativen 
beziehungsweise rekonstruktiven Sozialforschung setzen. Als Ansätze zu einer 
Verknüpfung von bildungstheoretischer Reflexion mit quantitativ-empirischen 
Verfahren können ferner die Forschungsprojekte Dietrich Benners und seiner 
Mitarbeiter*innen zur Modellierung und Messung religiöser und ethisch-mora-
lischer Kompetenzen (vgl. Benner et al. 2011; Benner/Nikolova 2016) sowie 
Heinz-Elmar Tenorths Versuch verstanden werden, der Kompetenzmessung à 
la PISA eine bildungstheoretische Grundlage zu verschaffen (vgl. Tenorth 2016). 

Die jüngste Kritik am Bildungsbegriff schließlich stammt aus dem Kontext 
neuerer Debatten um das Verhältnis von Bildung und Macht beziehungsweise 
Bildung und ↑Subjektivierung. Der damit verbundene Einwand lautet, dass der 
Bildungsbegriff zur Kritik an Machtzusammenhängen eingesetzt werde, in die 
er selbst verstrickt sei (vgl. Masschelein/Ricken 2003; Ricken 2006). Damit 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 24.11.2024



  Bildung 61 

 
wird das bereits erwähnte ältere Motiv der Bildungskritik aufgegriffen, das sich 
gegen die Verwendung des Bildungsbegriffs als Instrument sozialer Distink-
tion richtete, mit dem das so genannte Bildungsbürgertum versuchte, sich von 
anderen gesellschaftlichen Klassen abzugrenzen. Diese Kritik wird dabei aber 
insofern zugespitzt, als sich Masschelein und Ricken zufolge die Machtzusam-
menhänge, in die der Bildungsbegriff verstrickt ist, nicht auf die gesellschaftli-
che Dominanz einer Klasse über andere beschränken, sondern – im Sinne von 
Michel Foucaults Machtbegriff – sämtliche Formen der ‚Führung‘ von Indivi-
duen einschließlich der Selbst-Führung betreffen. ‚Bildung‘, so das zentrale Ar-
gument, ist demzufolge unweigerlich beteiligt an dem, was Foucault und Judith 
Butler ‚Subjektivierung‘ nennen, das heißt an der Unterwerfung von Indivi-
duen unter Machtmechanismen, die Subjekte im Sinne von handlungsfähigen 
Individuen allererst hervorbringen, ihre soziale Existenz aber zugleich an be-
stimmte Bedingungen binden (vgl. Foucault 1994; Butler 2001). 

Trotz der hohen Plausibilität dieser Kritik erscheint es als problematisch, 
wenn Masschelein und Ricken daraus die Forderung ableiten, auf den Bil-
dungsbegriff in erziehungswissenschaftlichen Kontexten ganz zu verzichten 
(Masschelein/Ricken 2003, S. 149 ff.). Stimmt man der Einschätzung zu, dass 
zu den Aufgaben erziehungswissenschaftlicher Reflexion auch die Diskussion 
über Begründung, Zielbestimmung und Kritik pädagogischen Handelns ge-
hört, ist der Bildungsbegriff – wie oben erläutert – insofern unverzichtbar, als 
er den systematischen Ort darstellt, an dem diese Diskussion geführt werden 
kann. Diese Einschätzung betrifft allerdings nur die disziplinäre Stellung und 
Funktion des Bildungsbegriffs, nicht seine inhaltliche Ausgestaltung, also die 
konkrete Art und Weise, in der jeweils versucht wird, die Ziele pädagogischen 
Handelns zu bestimmen. Insofern ist Rickens Kritik zuzustimmen, dass viele 
Fassungen des Bildungsbegriffs von Humboldt bis heute stärker in Machtzu-
sammenhänge und Prozeduren der Subjektivierung verstrickt sind, als von 
ihnen selbst reflektiert wird, und zwar insbesondere dann, wenn sie Bildung 
mehr oder weniger explizit als Gegentendenz zu ↑Macht oder Machtverhältnis-
sen begreifen – etwa als ↑Emanzipation, Befreiung, Autonomisierung. 

Doch die kritische Auseinandersetzung mit solchen Zusammenhängen 
enthebt die erziehungswissenschaftliche Reflexion nicht der Aufgabe, die Maß-
stäbe solcher Kritik zu begründen und dafür Begriffe zu verwenden, die ihrer-
seits zu einer Orientierung pädagogischen Handelns beitragen können – also 
genau die Funktion zu erfüllen, die traditionell dem Bildungsbegriff zugespro-
chen wurde. In diesem Sinne ist der Bildungsbegriff auch unter aktuellen ge-
sellschaftlichen Bedingungen systematisch unverzichtbar für erziehungswis-
senschaftliche Reflexionen. 

Hans-Christoph Koller 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 24.11.2024



62 Bildung 

 
Bonusmaterial 
Bollenbeck, G. (1996): Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters. 
Frankfurt/Main • Breitenbach, P./Köbel, N. (2017): Bildung, Bildung, Bildung [Podcast]. In: Sozio-
pod, 12. November • Breitenbach, P./Köbel, N. (2021): Zeitgemäße Bildung [Podcast]. In: Sozio-
pod, 15. Juni • Tocotronic (2015): Ich öffne mich [Song]. Auf: Tocotronic. Vertigo Records • 
Westover, T. (2018): Educated. Wie Bildung mir die Welt erschloss. Köln 

Literatur
Benner, D. (2015): Allgemeine Pädagogik. Eine systematisch-problemgeschichtliche Einführung 
in die Grundstruktur pädagogischen Denkens und Handelns. Weinheim • Benner, D./Brüggen, F. 
(2010): Bildsamkeit/Bildung. In: Oelkers, J./Benner, D. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Pä-
dagogik. Weinheim, S. 174–215 • Benner, D./Nikolova, R. (Hrsg.) (2016): Ethisch-moralische 
Kompetenz als Teil öffentlicher Bildung. Paderborn • Benner, D./Schieder, R./Schluß, H./Willems, 
J. (Hrsg.) (2011): Religiöse Kompetenz als Teil öffentlicher Bildung. Versuch einer empirisch, bil-
dungstheoretisch und religionspädagogisch ausgewiesenen Konstruktion religiöser Dimensionen 
und Anspruchsniveaus. Paderborn • Brake, A./Büchner, P. (2012): Bildung und soziale Ungleich-
heit. Eine Einführung. Stuttgart • Butler, J. (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwer-
fung. Frankfurt/Main • Casale, R. (2011): Zur Abstraktheit der Empirie – Zur Konkretheit der 
Theorie. In: Breinbauer, I. M./Weiß, G. (Hrsg.): Orte des Empirischen in der Bildungstheorie. 
Würzburg, S. 45–60 • Dörpinghaus, A./Poenitsch, A./Wigger, L. (2006): Einführung in die Theorie 
der Bildung. Darmstadt • Educational Philosophy and Theory (2003): Special Issue Bildung, 35, 
S. 131–249 • Foucault, M. (1994): Das Subjekt und die Macht. In: Dreyfus, H. L./Rabinow, P. 
(Hrsg.): Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik. Weinheim, S. 241–261 
• Hansmann, O./Marotzki, W. (Hrsg.) (1988/89): Diskurs Bildungstheorie. Rekonstruktion der 
Bildungstheorie unter Bedingungen der gegenwärtigen Gesellschaft. 2 Bände. Weinheim • Herr-
litz, H.-G./Hopf, W./Titze, H./Cloer, E. (2009): Deutsche Schulgeschichte von 1800 bis zur Gegen-
wart. Eine Einführung. Weinheim • von Humboldt, W. (1960–81): Werke in fünf Bänden. Darm-
stadt • Journal of Philosophy of Education (2002): Special Issue Bildung. 36, S. 317–512 • Klafki, 
W. (2007): Konturen eines neuen Allgemeinbildungskonzepts. In: Ders.: Neue Studien zur Bil-
dungstheorie und Didaktik. Zeitgemäße Allgemeinbildung und kritisch-konstruktive Didaktik. 
Weinheim, S. 43–81 • Kokemohr, R. (2007): Bildung als Welt- und Selbstentwurf im Fremden. 
Annäherungen an eine Bildungsprozesstheorie. In: Koller, H.-C./Marotzki, W./Sanders, O. 
(Hrsg.): Bildungsprozesse und Fremdheitserfahrung. Beiträge zu einer Theorie transformatori-
scher Bildungsprozesse. Bielefeld, S. 13–69 • Koller, H.-C. (2016): Bildung und Biografie. Probleme 
und Perspektiven bildungstheoretisch orientierter Biografieforschung. In: Zeitschrift für Pädago-
gik 62, H. 2, S. 172–184 • Koller, H.-C. (2018): Bildung anders denken. Einführung in die Theorie 
transformatorischer Bildungsprozesse. Stuttgart • Lenzen, D. (1997): Lösen die Begriffe Selbstor-
ganisation, Autopoiesis und Emergenz den Bildungsbegriff ab? In: Zeitschrift für Pädagogik 43, 
S. 949–968 • Lenzen, D. (2014): Bildung statt Bologna. Berlin • Marotzki, W. (1990): Entwurf einer 
strukturalen Bildungstheorie. Biographietheoretische Auslegung von Bildungsprozessen in hoch-
komplexen Gesellschaften. Weinheim • Masschelein, J./Ricken, N. (2003): Do We (Still) Need the 
Concept of Bildung? In: Educational Philosophy and Theory 35, H. 2, S. 139–154 • Peukert, H. 
(2015): Bildung in gesellschaftlicher Transformation. Paderborn • Ricken, N. (2006): Die Ordnung 
der Bildung. Beiträge zu einer Genealogie der Bildung. Wiesbaden • Rieger-Ladich, M. (2020): 
Bildungstheorien zur Einführung. Hamburg • Ruhloff, J. (1991): Bildung – nur ein Paradigma im 
pädagogischen Denken? In: Hoffmann, D. (Hrsg.): Bilanz der Paradigmendiskussion in der Erzie-
hungswissenschaft. Weinheim, S. 171–184 • Schäfer, A. (2009): Bildende Fremdheit. In: Wigger, 
L. (Hrsg.): Wie ist Bildung möglich? Bad Heilbrunn, S. 185–200 • Tenorth, H.-E. (2016): Bildungs-
theorie und Bildungsforschung, Bildung und kulturelle Basiskompetenzen – ein Klärungsversuch, 
auch am Beispiel der PISA-Studien. In: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 19, suppl.  1, S. 45–
71 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 24.11.2024

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

