© Dies ist urheberrechtlich geschuitztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

38

Asthetik

Gil, I/Wulf, C. (Hrsg.) (2015): Hazardous Future: Disaster, Representation, and the Assessment
of Risk. Berlin « Haraway, D. (2016): Staying with the Trouble. Durham « Kontopodis, M./ Varvan-
takis, C./Wulf, C. (Hrsg.) (2017): Global Youth in Digital Trajectories. London e Lyotard, J.-F.
(2012): Das postmoderne Wissen: Ein Bericht. Wien « Michelsen, G. (Hrsg.) (2017): Die Deutsche
Nachhaltigkeitsstrategie. Wegweiser fiir eine Politik der Nachhaltigkeit. Wiesbaden « Millennium
Ecosystem Assessment (2005): Ecosystems and Human Well-Being: Synthesis. https://www.mil-
lenniumassessment.org/documents/document.356.aspx.pdf (Abfrage: 18.5.2021) « Morus, T.
(2013): Utopia. Hamburg « Nationale Plattform Bildung fiir nachhaltige Entwicklung c/o Bundes-
ministerium fiir Bildung und Forschung (2017): Nationaler Aktionsplan Bildung fiir nachhaltige
Entwicklung. Berlin « Platon (1958): Politeia. In: Ders.: Sdimtliche Werke. Band 3. Reinbek, S. 67-
310 « Samson, P./Pitt, D. (Hrsg.) (2012): The Biosphere and Noosphere Reader. London « Tanzer,
J./Phua, C./Barney, J./Lawrence, A./Gonzales, A./Gamblin, A./Roxburgh, T. (2015): Rapport Pla-
néte vivante océans. Especes, habitats et bien-étre humain. Gland « UNESCO (2015): Rethinking
Education. Towards a Global Common Good. Paris « Wallenhorst, N./Wulf, C. (Hrsg.) (2022):
Handbook of the Anthropocene. Basingstoke « Wulf, C. (1977): Theorien und Konzepte der Er-
ziehungswissenschaft. Miinchen « Wulf, C. (2009): Anthropologie. Geschichte, Kultur, Philoso-
phie. Kéln « Wulf, C. (2020): Bildung als Wissen vom Menschen im Anthropozin. Weinheim o
Waulf, C. (2021): Digitale Transformation und Kiinstliche Intelligenz im Anthropozin. In: Bildung
und Erziehung 74, S. 231-248 « Wulf, C./Zirfas, ]. (Hrsg.) (2007): Pddagogik des Performativen.
Weinheim

Asthetik

Asthetiker*in zu sein kann vielerlei bedeuten: Es kann heiflen, sich fiir Werke
der Kunst und kulturelle Artefakte ebenso wie fiir die Erscheinung der Natur
zu interessieren. Asthetiker*in zu sein kann zudem meinen, dem, was gefillt
und Lust bereitet, nachzuspiiren. SchliefSlich kann es bedeuten, empfinglich
fir einen besonderen Phanomenbereich zu sein, der manch anderen verschlos-
sen bleibt. Im letzteren Sinne wire dsthetisch zu erfahren und zu handeln ge-
bunden an eine Offenheit fiir Neues und damit involviert in Prozesse der Ver-
anderung.

Vor allem die Intensitdt und Andersartigkeit dsthetischen Erfahrens und
Handelns befeuern die Hoffnung in das Aufbrechen verfestigter Regeln, Nor-
men und Ordnungen. Kaum verwunderlich, interessiert sich die Padagogik fiir
das Asthetische daher als méglichen Ausgangs- und Kulminationspunkt von
Bildung, Lernen und Erziehen. Das vermutete Potenzial ist immens. Nicht sel-
ten zeigen Pidagog*innen im Nachdenken iiber das Asthetische einen Hang
zum Schwirmerischen, wenn sie den ,,Versprechungen des Asthetischen“ (Eh-
renspeck 1998) folgen. Und dhnlich hiufig folgt die Padagogik im Sprechen
iiber die bildenden und edukativen Dimensionen einer Auseinandersetzung
mit Kunst, Kultur und erhabener Natur einem exkludierenden Zug, der cha-
rakteristisch fiir asthetische Diskussionen seit der Neuzeit ist. Wie kaum eine
andere Disziplin ist die Asthetik ndmlich in Vorgénge der Abgrenzung und der
Privilegierung verstrickt (vgl. Nochlin 1988; Kernbauer 2011; Gikandi 2014).
Lange war der Zugang sowohl zum praktischen wie auch zum diskursiven Feld
asthetischer Auseinandersetzung wenigen Auserwéhlten vorbehalten. In den



© Dies ist urheberrechtlich geschuitztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Asthetik

39

letzten Jahrzehnten wird darum gestritten, inwiefern er es immer noch ist (vgl.
Bourdieu 1987; Bourdieu/Darbel 2006) oder vielleicht sogar bleiben sollte (vgl.
Goodman 1976). Asthetische Erfahrung und Praxis als pidagogische Wir-
kungs- und Handlungsfelder zu durchleuchten, muss daher immer auch be-
deuten, sich der Aushandlungsprozesse und Machtverhiltnisse bewusst zu
sein, die die Zuginge zum und Reden iiber das Asthetische regeln.

Wenn ich im Folgenden zu verstehen versuche, was die Asthetik fiir die
Pidagogik bedeutet, wird es daher auch darum gehen miissen, das Feld des
Asthetischen als spannungsvollen Interessensbereich verstindlich zu machen.
Dieser kann Hoffnungen provozieren und Horizonte erdffnen. Gleichzeitig
kann er aber auch Grenzen einziehen. Die Frage, inwiefern die Privilegierungs-
und Abgrenzungslogiken, die viele dsthetische Theorien implizieren, sich in
den padagogischen Ansdtzen niederschlagen, wo sie bestitigt oder wo sie mog-
licherweise ausgehebelt werden, bildet dabei den Horizont meiner Ausfiithrun-
gen. Zunichst soll aber geklirt werden, wo die Asthetik Andockstellen fiir die
Pddagogik bietet und worin der Mehrwert einer padagogischen Fokussierung
auf asthetische Bereiche gesehen wird. Zur Konkretisierung werde ich einige
rezente padagogische Ansitze vorstellen, die das Asthetische ins Zentrum rii-
cken. Schliefilich werde ich einen Blick auf Abgrenzungs- und Privilegierungs-
bewegungen werfen, die charakteristisch fiir dsthetische Diskurse wie auch die
Auffassung ihrer Gegenstinde sind, und iiberlegen, inwiefern diese in padago-
gischen Anschliissen iibernommen oder kritisch abgewogen werden.

Uber die Asthetik und die Angebote, die sie der Padagogik macht

Die Entstehung einer eigenen Disziplin Asthetik fiihrt uns zuriick ins 18. Jahr-
hundert. Wie kaum eine andere Zeit fordert der umbriichlerische Geist der
Neuzeit und die im Entstehen begriffene Aufklairung Denker*innen heraus,
nicht nur tiber Fakten, Vernunft und Logik, sondern auch tiber Schénheit, Lust
und Sinnlichkeit nachzudenken (vgl. Beardsley 1975). Im deutschsprachigen
Raum bahnt Alexander Gottlieb Baumgarten den Weg fiir ein Denken, das den
Eigensinn dsthetischer Erfahrung in den Mittelpunkt riickt. Asthetik gilt ihm
als ,,Wissenschaft des Schonen“ (Baumgarten 2011, S. 120). Sie beschrinkt sich
aber keineswegs darauf, das Schéne im Rahmen einer ,,Kunstlehre zu erfas-
sen, sondern will es mit Blick auf die Kraft sinnlicher Erkenntnis verstandlich
machen (vgl. Baumgarten 1988, S. 11). Im Rahmen eines intensiven Studiums
von sinnlich wahrnehmbaren Dingen und Situationen (vgl. Baumgarten 2011,
S. 116 ft.) werden nicht allgemeine Wahrheiten oder abstrakte Konzepte, son-
dern die Besonderheit des Einzelnen erkannt. Dieses Studium ist von einem
lustvollen Empfinden begleitet. Daher folgt die Auseinandersetzung mit scho-
nen Dingen nicht primir dem Zweck der Erkenntnis, sondern einem Begeh-
ren. Dass wir im Zuge des ésthetischen Erfahrens auch erkennen, kann so als



© Dies ist urheberrechtlich geschuitztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

40

Asthetik

ein Surplus der Begegnung mit Kunst, Kultur und Natur verstanden werden,
die wir um ihrer selbst willen suchen.

Der Fokus auf die Anschaulichkeit und die Lebendigkeit der dsthetischen
Erfahrung ist fiir padagogische Uberlegungen zentral. Auch wenn Baumgarten
nicht die hauptsichliche Referenzquelle fiir Pddagog*innen ist, biindeln seine
Schriften in dreierlei Hinsicht Diskursstriinge, die fiir Uberlegungen rund um
Bildung, Lernen und Erziehung Ankniipfungspunkte bieten: Zunachst wird
vorgeschlagen, dass das dsthetische Erfahren spielerisch Prozesse des Lernens
in Gang setzen kann, insofern das Lustempfinden erkenntnisstiftenden Cha-
rakter hat. Weiter werden im Nachdenken tiber die Betonung der Kraft der
Sinnlichkeit zu Verstand und Vernunft alternative Kanile der Bildung ange-
sprochen. Schliefllich thematisiert Baumgarten die Kultivierung der Sinne und
die Entwicklung ésthetischer Expertise (vgl. Baumgarten 1988, 7 f. und 31 ff.).
Er entwirft eine Theorie des Erwerbs sinnlicher Fertigkeiten, die nahelegt, dass
die dsthetisch Getibten nicht nur der Anleitung durch bereits Versierte bediir-
fen, sondern auch der Mufle und damit des Privilegs freier Zeit, um sich lang-
wierigen Ubungsprozessen hingeben zu kénnen (vgl. Laner 2018, S. 70 ff.).

Baumgarten prégt als einer der ersten deutschsprachigen Philosophen, der
dem lustvollen Nachspiiren des Schonen eine eigene umfassende Abhandlung
widmet, den kontinentalen Diskurs nachhaltig. Seine Asthetik enthalt Ideen,
die von so einflussreichen Figuren wie Immanuel Kant oder G. W. F. Hegel
aufgenommen und somit in der hegemonialen Rede iiber ésthetisches Erfah-
ren und Urteilen verankert werden. Vor allem die Intensitat dsthetischen Er-
fahrens mit ihrem Potenzial, andersartige Erkenntnisprozesse anzustoflen und
der Gedanke, dass dieses nichtsdestotrotz um seiner selbst willen gesucht wird,
scheinen wegweisend.!

Nicht zuletzt Friedrich Schiller greift Uberlegungen des Griindungsvaters
der deutschsprachigen Asthetik auf. Mit seinen Briefen ,,Uber die dsthetische
Erziehung des Menschen® (Schiller 1801/2009) wirft er viele fiir die Padago-
gik relevante Fragen auf. Dabei nimmt er den Menschen als zwiespaltiges
Wesen in den Blick, das zwischen Begehren und Vernunft zerrissen ist. Schil-
ler fordert bewusst den Anspruch der Aufkldrung heraus, den Triebcharakter
des Menschen zu Gunsten seiner Verniinftigkeit zu unterdriicken. Seines Er-
achtens gilt es, einen Ausgleich zwischen dem Druck weltlicher Bediirfnisse
und der Notwendigkeit des moralischen Gesetzes zu schaffen, welcher Raum

1  Es sei angemerkt, dass Baumgarten keineswegs der Erste und bei weitem nicht der Ein-
zige ist, der im 18. Jahrhundert einen Fokus auf den Eigencharakter asthetischen Erfah-
rens wirft. Vor allem im englischen Empirismus und Sensualismus, aber auch im fran-
z6sischen Sprachraum gibt es durch Shaftesbury, Francis Hutcheson, Jean-Baptiste
Dubos und David Hume deutlich vor und parallel zu Baumgarten vergleichbare Denk-
anstofle (vgl. Guyer 2004).



© Dies ist urheberrechtlich geschuitztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Asthetik

41

lasst fiir die Entfaltung von Freiheit. Kunstwerke eréffnen mit ihrer Schén-
heit einen Erfahrungshorizont, der spielerisch fiir einen solchen Ausgleich
sorgt. Kunst ist fiir Schiller der Dreh- und Angelpunkt einer dsthetischen Er-
ziehung, deren Besonderheit es ist, dass sich die Bewegung hin zur Freiheit
als Beiwerk einer Auseinandersetzung mit Schonheit um ihrer selbst willen
vollzieht. Das edukative Potenzial sieht er in dieser Selbstbeziiglichkeit, die
insofern befreiend wirkt, weil sie eine Abwendung von dufleren Zwiangen
und Regeln impliziert.

Wilhelm von Humboldt sieht die Kunst, dhnlich wie Schiller, als Moglich-
keit einer ganzheitlichen Bildung, die widerstrebende Kréfte im Menschen in
Einklang zu bringen vermag. In seiner Schrift ,Asthetische Versuche* legt
Humboldt eine umfassende Auseinandersetzung mit der Dichtung vor und
schreibt ihr eine genuine Erkenntniskraft zu. Ein Gedicht vermag seine Le-
ser*innen dahin zu fithren, das Sein in seiner Verhaltnishaftigkeit ,,mit leben-
diger Klarheit“ (Humboldt 1799, S. 2) zu durchschauen. Die Kunst eroffnet ei-
nen beispielhaften Blick auf das Allgemeine, indem sie beriihrt, konkretisiert
und Bilder mit klaren Standpunkten entwirft (ebd., S. 4). Sie zeigt mehr auf, als
in einem bestimmten Gedicht gesagt oder einem Bild dargestellt wird.

Schiller und Humboldt sind nicht die Einzigen, die das padagogische Po-
tenzial des Asthetischen ausloten. Mit Blick auf die Frage erzieherischer In-
tervention ist zudem Johann Friedrich Herbart nennenswert. Erziehung ver-
folgt ein, wie er meint, allgemeines Ziel, ndmlich die Moralitit. Herbart sieht
die Krux der Erziehung darin, dass die Erziehenden ihre Vorstellungen den
Zoglingen nicht einfach einfléf8en konnen, denn sie muss zur Selbsttatigkeit
anregen (vgl. Herbart 1804/1982, S. 108). Uber die gezielte Konfrontation
mit der ,dsthetische[n] Darstellung der Welt“ (ebd., S. 114) konnen die Er-
ziehenden das Vermdgen zur ,dsthetischen Auffassung® (ebd.) derselben
fordern. Im Modus des Asthetischen bietet sich ein Zugang zu einer Man-
nigfaltigkeit, die so in der Wirklichkeit nicht erfahrbar wird. Unter die pada-
gogischen Effekte dsthetischer Auseinandersetzung fallen fiir Herbart daher
neben der Schirfung eines kritischen Sinnes auch die Vermittlung von
Mensch, Gesetz und Natur.

Was die Padagogik heute an der Asthetik verlockend findet

Das harmonische Vermitteln von scheinbaren Widerspriichen — wie Trieb und
Vernunft oder Natur und Gesetz - entspringt einem neuhumanistischen Welt-
bild. Dieses wird in den Debatten des 20. Jahrhunderts weiter verhandelt und
ist bis heute nicht obsolet. Es wird allerdings mit einer Betonung der 1Leiblich-
keit neu akzentuiert. Auch wenn an einer auf Dualitdt begriindeten 4stheti-
schen Erfahrung Kritik geiibt wird (vgl. Brinkmann/Willatt 2019), lasst sie sich
in Uberlegungen zur Bedeutung der Sinnlichkeit und der damit verbundenen



© Dies ist urheberrechtlich geschuitztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

42

Asthetik

Sinnes-Ubung fiir das Menschsein (vgl. Liebau/Zirfas 2008) oder zum holisti-
schen Verstindnis des syndsthetischen Leibes (vgl. Rittelmeyer 1996; Hall-
mann 2012) weiterhin ablesen.

Neben diesen Fortschreibungen neuhumanistischer Ideen riickt zuneh-
mend ein anderer Aspekt in den Vordergrund: die Storkraft der Kunst und das
Irritationspotenzial der Auseinandersetzung mit dieser. Grundsitzlich ist es
das Mehr an Moglichkeiten, das der dsthetische Raum bietet, welches fiir die
Pidagogik heute besonders reizvoll scheint. Michael Parmentier schliefit an
Schiller an, wenn er hervorhebt, dass die ,dsthetische Lust® einen Freiraum
schafft, in dem der Mensch sich als Potenzialitit erfahren kann und damit tiber
sich selbst hinauswiéchst (vgl. Parmentier 2011) [1Bildsamkeit]. In Anlehnung
an die Asthetische Theorie Theodor W. Adornos unterstreicht er, dass das
Kunstwerk das Ich zu erschiittern vermag und in diesem Zuge eine Bildungs-
bewegung anstof3t, welche zugleich eine , Erfahrung der Beschréinktheit® und
eine ,,Erfahrung der Selbstbestimmtheit® (Parmentier 1988, S. 67) ist. Es geht
in der asthetischen Begegnung damit sowohl um Prozesse der Abgrenzung wie
auch um ein Geschehen der Pluralisierung. Dieses bietet einen Raum fiir Bil-
dung, der sich klar von einer kumulativen Idee der Wissensakquise verabschie-
det, aber auch bildungspolitisch dominante Modelle wie die Kompetenzorien-
tierung in Frage stellt.

Kite Meyer-Drawe betont in einem vergleichbaren Sinn, dass Schiller mit
seiner Hervorhebung der gegenseitigen Befruchtung von Sinnlichkeit und
Denken und der damit verbundenen ,,Mischstruktur menschlicher Existenz®
(Meyer-Drawe 2006, S. 44) einen Gegenentwurf zur funktionalistischen und
okonomisierten Bildung anbietet. Grundsitzlich sieht sie den genuinen Wert
der Kunst fiir die Padagogik darin, dass sie Konventionen und Normen zer-
pfliicckt und neue Gesichtspunkte erdffnet (vgl. Meyer-Drawe 2017, S. 316).
Auch Karl-Josef Pazzini fokussiert das von der Norm Abweichende und die
Irritationen, die im Rahmen &sthetischer Erfahrung auftreten kénnen. Er
spricht von Grenzen durchstoflender ,,Entbildung® (Pazzini 2015, S. 14), die in
padagogischen Prozessen bewusst gesucht werden soll. Aufgabe von (Kunst-)
Pidagog*innen ist es demnach, ,,Moglichkeiten neuer Einfille und damit von
neuen Bildungen® (Pazzini 2012, S. 12) zu schaffen.

Diese Andersartigkeit des dsthetischen Feldes bedeutet fiir die Pddagogik
aber keineswegs eine jederzeit willkommene Gelegenbheit fiir eine Neu- oder
Umorientierung. Klaus Mollenhauer thematisiert die nicht zu unterschat-
zenden Herausforderungen und die in vielen Bereichen beobachtbare Skep-
sis von Pddagog*innen gegeniiber der Asthetik. Er konstatiert, dass ein Be-
denken der ésthetischen Erfahrung das verbreitete Verstindnis von Lehren
und Lernen provoziert, weil es sich nur schwer als Praxis begreifen lasst (vgl.
Mollenhauer 1990, S. 482). Fiir ihn gilt es, sich diesen Herausforderungen zu
stellen. Asthetische Bildung schopft aus dem, was Mollenhauer dsthetische



© Dies ist urheberrechtlich geschuitztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Asthetik

43

Wirkung nennt - ein Erleben eines dsthetischen Gegenstandes, welches sich
nicht empirisch beobachten lasst, sondern sich allein in einer Beschreibung
zeigt. Statt das Widerstandige dieser Wirkungen im Rahmen von Versuchen
der Alphabetisierung zu bandigen, spricht er sich dafiir aus, sie als Moglich-
keit der Selbstbezugnahme zu verstehen (vgl. ebd., S. 492). Es ist demnach
nicht zuletzt das Potenzial von dsthetischen Artefakten, das ,,Verhiltnis zwi-
schen dem wirklichen und dem méglichen Ich® (Mollenhauer 2008, S. 168)
zu reflektieren.

Alle hier skizzierten Ansitze liebaugeln mit dem Storenden, Irritierenden,
Widerstandigen, das als charakteristisch fiir das Feld des Asthetischen erachtet
wird. Alle zeigen aber ebenso einen klaren Anschluss an aufkldrerische wie
auch neuhumanistische Uberlegungen zur Asthetik. Besonders deutlich duf8ert
sich das darin, dass diese Positionen die Asthetik in gewisser Weise als erkennt-
nisstiftend und ,,heilbringend® verstehen. Selbst dort, wo die ésthetische Erfah-
rung als verstérend beschrieben wird, erdffnet sich durch die Begegnung mit
der Kunst ein neuer Blick, der mit einer Art von reinigender Revision einher-
geht: in Bezug auf das Selbst (vgl. Mollenhauer 2008; Parmentier 1988; Pazzini
2012) wie auch in Bezug auf die Gesellschaft (vgl. Meyer-Drawe 2017). Eine
Neupositionierung, ja eine Transformation des Ich-Selbst- und des Ich-Welt-
Verhéltnisses (Koller) scheint in Folge einer dsthetischen Erfahrung jedenfalls
moglich zu sein (vgl. Rieger-Ladich 2019).

Warum die Asthetik woméglich mehr verspricht, als sie zu halten vermag

Im Lichte der Asthetik scheint der Pidagogik also nach wie vor ein besserer
Mensch und eine bessere Welt vorstellbar zu sein. Der Diskurs rund um die
Kulturtechniken der Kiinste provoziert Hoffnungen, selbst dort, wo hohe
Skepsis gegeniiber anderen kulturellen Errungenschaften wie den distributiven
Medien (vgl. Parmentier 1988) oder der Robotik (vgl. Meyer-Drawe 2007)
herrscht. Warum dem so ist, ldsst sich nicht zuletzt durch die Annahme einer
Gleichheit vor dem dsthetischen Artefakt erkldren. Durch die Aufklirung
grundgelegt, kursiert nach wie vor eine Theorie von der voraussetzungslosen
Zuginglichkeit des dsthetischen Feldes fiir alle, egal welche Sozialisation sie er-
fahren haben, welche Dispositionen sie besitzen und welche Bildungsge-
schichte sie pragt. Kritische Stimmen aus den Sozialwissenschaften, wie die
von Pierre Bourdieu (1987), aber auch aus der Geisteswissenschaft, wie die von
Jacques Ranciére (2006), welche von unterschiedlichen Standpunkten aus den
scheinbar privilegienfreien Erfahrungsraum des Asthetischen hinterfragen,
sind der Padagogik zwar bekannt, werden aber im Nachdenken iiber das Po-
tenzial des Asthetischen immer wieder eingeklammert [1Privileg].

Die Abgrenzungs- und Privilegierungsbewegungen, die die Asthetik seit
Jahrhunderten begleiten, sind dabei nicht blof3 implizit. Bei Schiller geht es be-



© Dies ist urheberrechtlich geschuitztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

44

Asthetik

grifflich zwar um den Menschen im Allgemeinen. Fest steht aber, dass diejeni-
gen, die in den Genuss dsthetischer Erziehung kommen wollen, Mufle und
damit jede Menge freie Zeit brauchen. Dass in der von ihm beschriebenen Ge-
sellschaft nicht alle diese Zeit aufbringen kénnen, sollte nicht weiter iiberra-
schen. Uber solche impliziten Ausschliisse hinausgehend, werden von anderen
Denker*innen auch ganz unverbliimte Abgrenzungen vollzogen. Bei Herbart
werden etwa nur die Knaben erzogen.

Autor*innen wie Linda Nochlin (1988), Eva Kernbauer (2011), Simon
Gikandi (2014) oder Carmen Morsch (2019) haben in den letzten Jahren mit
Nachdruck darauf hingewiesen, dass nicht nur die Produktion anerkannter
Kunstwerke, sondern auch die Auseinandersetzung mit Kunst im 18. Jahrhun-
dert und das beginnende Bemiihen um &sthetische Erziehung, Bildung und
Kunstvermittlung einen duflerst exklusiven Charakter haben. Auch wenn sich
rezente Bezugnahmen auf die Asthetiken von Schiller, Herbart & Co. selten
ohne kritische Perspektivierung vollziehen, so zeigt sich doch vor allem dort,
wo es um ein Erfassen der Charakteristiken des dsthetischen Erfahrens geht,
eine Tendenz zum Ubergehen dieser, mitunter systematisch zu nennenden,
Ausschlisse [1Inklusion/Exklusion].

Warum dem so ist, dariiber kann ich an dieser Stelle nur spekulieren. Viel-
leicht scheint der Zauber wie auch die Sprengkraft des Asthetischen bedroht,
wenn zu viel iiber dessen Zugénglichkeit und soziale Bedingtheit nachgedacht
wird. Und selbst dort, wo diese Probleme angesprochen werden, werden sie
doch wieder bis zu einem gewissen Grad bagatellisiert: Parmentier zum Bei-
spiel weist sehr wohl auf die Elitisierung der Kunst und das Problem ihrer be-
schrinkten Zugénglichkeit hin:

»Den meisten Menschen bleibt die angemessene Erfahrung von Kunstwerken vor-
enthalten. Sie konnen die Stimme nicht verstehen, die in der Kunst zu ihnen spricht
und auf ihre Weise die Wahrheit iiber den gesellschaftlichen Zustand zum Aus-
druck bringt“ (Parmentier 1988, S. 68).

Er kommt nichtsdestotrotz zum Schluss, dass es nicht die zugénglichere Mas-
senkultur, sondern die schwer zuganglichere ,hohe“ Kunst sei, die der Pada-
gogik einen Anreiz zu bieten hat. Wird die padagogische Hoffnung in die
asthetische Bildung also zum bitteren Preis des Ausschlusses der Nicht-Kunst-
affinen erkauft? Verliert die Asthetik ihren Reiz, wenn ihr Elfenbeinturm zu
wackeln beginnt?

Mit einigen abschlieflenden Verweisen mochte ich anzeigen, dass dem
keineswegs so sein muss. Allerdings muss Wissen um die Bedingungen des
asthetischen Erfahrens, sowohl in sozialer, kultureller wie auch ontogeneti-
scher Hinsicht, ins Zentrum des padagogischen Bewusstseins riicken. Die
Frage nach den Ein- und Ausschliissen darf sich nicht blofy am Rande, son-



© Dies ist urheberrechtlich geschuitztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Asthetik

45

dern sie muss sich in ihrem Zentrum finden. Wenn das Asthetische einen
genuinen Wert diesseits seiner kulturellen Einpassung hat, dann miissen Zu-
gange zu diesem gerade dort gesucht und gebaut werden, wo nicht bereits
stilles Einverstandnis dariiber herrscht, dass dem so ist. Moglich konnte so
etwas iiber gezielte Initiativen des Unlearning werden, die bestehende
Machtverhiltnisse befragen, um Zugénge zum &sthetischen Erfahren zu
schaffen (vgl. Sternfeld 2014) [tMacht]. Dazu miissten institutionelle
Schwellen tiberdacht und Partizipation im dsthetischen Feld neu verhandelt
werden (vgl. Puffert 2020). Notwendig scheint die Abarbeitung an der eige-
nen Position und an der der Anderen (vgl. Spivak 2012). Ansetzen kann ein
Abarbeiten dort, wo plotzlich, durchaus schmerzlich, bewusst wird, dass et-
was nicht funktioniert, wo sich eine Leerstelle auftut (vgl. Piesche 2017). Ein
solches Stocken oder Stolpern kann sich im Angesicht der Kunst ereignen; in
vielerlei Féllen miissen aber wohl erst die Voraussetzungen dafiir geschaffen
werden, dass potenzielle Erfahrende tiberhaupt zu stocken und stolpern be-
ginnen. Dazu reicht nicht der Zauber der Kunst. Auch wenn Kunst fiir sich
selbst spricht, sollte sie manchen nahegelegt werden, vielleicht sollte sie sich
selbst manchmal nahelegen, indem sie direkt diejenigen anzusprechen sucht,
die nicht die typischen Adressat*innen sind. Wenn Chris Thorpe in seiner
Performance ,,Confirmation Bias“ etwa erzéhlt, wie er iiberhaupt dazu ge-
kommen ist, dieses Stiick zu entwickelt, was fiir Ideen ihn getrieben, welche
Zweifel ihn verfolgt und gegen welche Winde er gelaufen ist, dann nimmt er
sein Publikum an die Hand. Er ist Kiinstler und gleichzeitig auch ein bisschen
Pidagoge. Er spricht das Publikum, das in einem Kreis um ihn aufgereiht ist,
wihrend er performt, direkt an und bezieht es ein. Nur wenn er das Publi-
kum dort abholt, wo es sich befindet, kann die volle Wucht der Irritation
einsetzen. Dann geht es um den Rassismus, den wir zu {iberwinden geglaubt
haben. Ich bin selten irritierter aus einem Stiick herausgegangen als aus
Thorpes Performance. Und gleichzeitig habe ich mich selten personlicher
angesprochen, bertihrt, ja ertappt gefithlt. Ohne die Einladung eines so grof3-
artigen Performers wire ich diesen Weg nicht gegangen, denn viele Gedan-
ken, die an diesem Abend gedufSert wurden, waren unschon und schmerz-
haft. Doch das zeigt, dass diese dsthetische Erfahrung eine Wirkung besitzt.
Miisste ich fiir das Ende zum Beginn meiner Ausfithrungen zuriickkehren,
wiirde ich mit dem Geéduflerten und zusitzlich mit dieser Erfahrung im Gepéack
schliefen wollen: Asthetiker*in zu sein bedeutet nicht blof, sich fiir Schones
zu interessieren, dem Lustvollen nachzugehen oder feingeistig zu sein. Es be-
deutet vielmehr, auf dem Weg zum Erwerben einer Haltung zu bleiben, die
eine*n auch dort, wo etwas nicht fiir eine*n gemacht ist, notigt, hinzusehen,
hinzuhéren und hinzufiihlen. Das, was Thorpe geleistet hat, sollte die dstheti-
sche Bildung ebenso wie die dsthetische Erziehung leisten: Einzelne im Entwi-
ckeln einer solchen Haltung der Offenheit fiir Anderes zu unterstiitzen, zu be-



© Dies ist urheberrechtlich geschuitztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

46

Asthetik

gleiten und zu bestirken. Von einer solchen Haltung zu sprechen, ist das eine.
Sie zu haben und auch zu leben, ist etwas vollig anderes.
Iris Laner

Bonusmaterial

Anderson, W. (2021): The French Dispatch [Film]. Deutschland/Frankreich/Vereinigte Staaten:
Studio Babelsberg/Indian Paintbrush/American Empirical Pictures « Coen, E./Coen, J. (2000): O
Brother, Where Art Thou? Eine Mississippi-Odyssee [Film]. Vereinigte Staaten: Touchstone Pic-
ture/Universal Pictures « Dath, D. (2020): Stehsatz. Eine Schreiblehre. Gottingen « Erdmdobel
(2005): Lied tiber gar nichts [Song]. Auf: Fiir die nicht wissen wie. Tapete Records  Trier, L. (2003):
Dogyville [Film]. Danemark: Peter Aalbak Jensen

Literatur

Baumgarten, A. G. (1750, 1758/1988): Theoretische Asthetik. Die grundlegenden Abschnitte aus
der ,Aesthetica“. Hamburg « Baumgarten, A. G. (2011): Metaphysica. Historisch-kritische Aus-
gabe. Stuttgart « Beardsley, M. C. (1975): Aesthetics From Classical Greece to the Present. A Short
History. Alabama « Bourdieu, P. (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Ur-
teilskraft. Frankfurt/Main « Bourdieu, P./Darbel, A. (2006): Die Liebe zur Kunst. Europdische
Kunstmuseen und ihre Besucher. Konstanz « Brinkmann, M./Willatt, C. (2019): Asthetische Bil-
dung und Erziehung. Eine phinomenologische und bildungstheoretische Vergewisserung. In:
Zeitschrift fiir Padagogik 6, S. 825-844 « Ehrenspeck, Y. (1998): Versprechungen des Asthetischen.
Die Entstehung eines modernen Bildungsprojekts. Opladen « Gikandi, S. (2014): Slavery and the
Culture of Taste. Princeton « Goodman, N. (1976): Languages of Art. An Approach to a Theory of
Symbols. Indianapolis « Guyer, P. (2004): The Origin of Modern Aesthetics. 1711-1735. In: Kivy,
P. (Hrsg.): The Blackwell Guide to Aesthetics. Malden, S. 15-44 « Herbart, J. F. (1804/1982): Uber
die dsthetische Darstellung der Welt als das Hauptgeschift der Erziehung. Pddagogische Schriften.
Band 1. Kleinere piddagogische Schriften. Stuttgart, S. 105-121 « Humboldt, W. von (1799): Asthe-
tische Versuche. Braunschweig « Kernbauer, E. (2011): Der Platz des Publikums. Modelle fiir Kun-
stoffentlichkeit im 18. Jahrhundert. Kéln « Laner, L. (2018): Asthetische Bildung zur Einfithrung.
Hamburg « Liebau, E./Zirfas, ]. (2008) (Hrsg.): Die Sinne und die Kiinste. Perspektiven dsthetischer
Bildung. Bielefeld « Meyer-Drawe, K. (2006): Der ,Weg zu dem Kopf durch das Herz®. Grundli-
nien von Schillers Bildungsbegriff. In: Fuchs, B./Koch, L. (Hrsg.): Schillers dsthetisch-politischer
Humanismus. Die dsthetische Erziehung des Menschen. Wiirzburg, S. 33-48 « Meyer-Drawe, K.
(2007): Menschen im Spiegel ihrer Maschinen. Miinchen « Meyer-Drawe, K. (2020): ,,Bilder trotz
allem®. Fragilitat und Verletzlichkeit von Wahrnehmungen. In: Aktas, U. (Hrsg.): Vulnerabilitt.
Péadagogisch-asthetische Beitrage zur Korporalitat, Sozialitdt und Politik. Bielefeld, S. 101-118 «
Mollenhauer, K. (1990): Asthetische Bildung zwischen Kritik und Selbstgewissheit. In: Zeitschrift
fiir Pidagogik 36, S. 481-494 « Mollenhauer, K. (2008): Vergessene Zusammenhinge. Uber Kultur
und Erziehung. Weinheim « Mérsch, C. (2019): Die Bildung der A_N_D_E_R_E_N durch Kunst.
Eine postkoloniale und feministische Kartierung der Kunstvermittlung. Wien « Nochlin, L. (1988):
Women, Art and Power and Other Essays. New York  Parmentier, M. (1988): Asthetische Bildung
zwischen Avantgardekunst und Massenkunst. In: Neue Sammlung 28, S. 63-74 « Pazzini, K.-].
(2012): Sehnsucht der Berithrung und Aggressivitit des Blicks. Hamburg « Pazzini, K.-J. (2015):
Bildung vor Bildern. Kunst - Piadagogik — Psychoanalyse. Bielefeld « Puffert, R. (2020): Umrdumen
statt aufraumen. Hamburg « Ranciére, J. (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst
und ihre Paradoxien. Berlin « Rieger-Ladich, M. (2019): Bildungstheorien zur Einfithrung. Ham-
burg « Rittelmeyer, C. (1996): Syndsthesien. Entwurf zu einer empirischen Phinomenologie der
Sinneswahrnehmung. In: Mollenhauer, K./Wulf, C. (Hrsg.): Aisthesis/Asthetik. Zwischen Wahr-
nehmung und Bewuftsein. Weinheim, S. 138-153 « Schiller, F. (1801/2009): Uber die ésthetische
Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. Frankfurt/Main « Spivak, G. C. (2012): An
Aesthetic Education in the Era of Globalization. Cambridge  Sternfeld, N. (2014): Verlernen ver-
mitteln. Hamburg


http://www.tcpdf.org

