
38 Ästhetik 

 
Gil, I./Wulf, C. (Hrsg.) (2015): Hazardous Future: Disaster, Representation, and the Assessment 
of Risk. Berlin • Haraway, D. (2016): Staying with the Trouble. Durham • Kontopodis, M./Varvan-
takis, C./Wulf, C. (Hrsg.) (2017): Global Youth in Digital Trajectories. London • Lyotard, J.-F. 
(2012): Das postmoderne Wissen: Ein Bericht. Wien • Michelsen, G. (Hrsg.) (2017): Die Deutsche 
Nachhaltigkeitsstrategie. Wegweiser für eine Politik der Nachhaltigkeit. Wiesbaden • Millennium 
Ecosystem Assessment (2005): Ecosystems and Human Well-Being: Synthesis. https://www.mil-
lenniumassessment.org/documents/document.356.aspx.pdf (Abfrage: 18.5.2021) • Morus, T. 
(2013): Utopia. Hamburg • Nationale Plattform Bildung für nachhaltige Entwicklung c/o Bundes-
ministerium für Bildung und Forschung (2017): Nationaler Aktionsplan Bildung für nachhaltige 
Entwicklung. Berlin • Platon (1958): Politeia. In: Ders.: Sämtliche Werke. Band 3. Reinbek, S. 67–
310 • Samson, P./Pitt, D. (Hrsg.) (2012): The Biosphere and Noosphere Reader. London • Tanzer, 
J./Phua, C./Barney, J./Lawrence, A./Gonzales, A./Gamblin, A./Roxburgh, T. (2015): Rapport Pla-
nète vivante océans. Espèces, habitats et bien-être humain. Gland • UNESCO (2015): Rethinking 
Education. Towards a Global Common Good. Paris • Wallenhorst, N./Wulf, C. (Hrsg.) (2022): 
Handbook of the Anthropocene. Basingstoke • Wulf, C. (1977): Theorien und Konzepte der Er-
ziehungswissenschaft. München • Wulf, C. (2009): Anthropologie. Geschichte, Kultur, Philoso-
phie. Köln • Wulf, C. (2020): Bildung als Wissen vom Menschen im Anthropozän. Weinheim • 
Wulf, C. (2021): Digitale Transformation und Künstliche Intelligenz im Anthropozän. In: Bildung 
und Erziehung 74, S. 231–248 • Wulf, C./Zirfas, J. (Hrsg.) (2007): Pädagogik des Performativen. 
Weinheim 

Ästhetik 

Ästhetiker*in zu sein kann vielerlei bedeuten: Es kann heißen, sich für Werke 
der Kunst und kulturelle Artefakte ebenso wie für die Erscheinung der Natur 
zu interessieren. Ästhetiker*in zu sein kann zudem meinen, dem, was gefällt 
und Lust bereitet, nachzuspüren. Schließlich kann es bedeuten, empfänglich 
für einen besonderen Phänomenbereich zu sein, der manch anderen verschlos-
sen bleibt. Im letzteren Sinne wäre ästhetisch zu erfahren und zu handeln ge-
bunden an eine Offenheit für Neues und damit involviert in Prozesse der Ver-
änderung. 

Vor allem die Intensität und Andersartigkeit ästhetischen Erfahrens und 
Handelns befeuern die Hoffnung in das Aufbrechen verfestigter Regeln, Nor-
men und Ordnungen. Kaum verwunderlich, interessiert sich die Pädagogik für 
das Ästhetische daher als möglichen Ausgangs- und Kulminationspunkt von 
Bildung, Lernen und Erziehen. Das vermutete Potenzial ist immens. Nicht sel-
ten zeigen Pädagog*innen im Nachdenken über das Ästhetische einen Hang 
zum Schwärmerischen, wenn sie den „Versprechungen des Ästhetischen“ (Eh-
renspeck 1998) folgen. Und ähnlich häufig folgt die Pädagogik im Sprechen 
über die bildenden und edukativen Dimensionen einer Auseinandersetzung 
mit Kunst, Kultur und erhabener Natur einem exkludierenden Zug, der cha-
rakteristisch für ästhetische Diskussionen seit der Neuzeit ist. Wie kaum eine 
andere Disziplin ist die Ästhetik nämlich in Vorgänge der Abgrenzung und der 
Privilegierung verstrickt (vgl. Nochlin 1988; Kernbauer 2011; Gikandi 2014). 
Lange war der Zugang sowohl zum praktischen wie auch zum diskursiven Feld 
ästhetischer Auseinandersetzung wenigen Auserwählten vorbehalten. In den 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Ästhetik 39 

 
letzten Jahrzehnten wird darum gestritten, inwiefern er es immer noch ist (vgl. 
Bourdieu 1987; Bourdieu/Darbel 2006) oder vielleicht sogar bleiben sollte (vgl. 
Goodman 1976). Ästhetische Erfahrung und Praxis als pädagogische Wir-
kungs- und Handlungsfelder zu durchleuchten, muss daher immer auch be-
deuten, sich der Aushandlungsprozesse und Machtverhältnisse bewusst zu 
sein, die die Zugänge zum und Reden über das Ästhetische regeln. 

Wenn ich im Folgenden zu verstehen versuche, was die Ästhetik für die 
Pädagogik bedeutet, wird es daher auch darum gehen müssen, das Feld des 
Ästhetischen als spannungsvollen Interessensbereich verständlich zu machen. 
Dieser kann Hoffnungen provozieren und Horizonte eröffnen. Gleichzeitig 
kann er aber auch Grenzen einziehen. Die Frage, inwiefern die Privilegierungs- 
und Abgrenzungslogiken, die viele ästhetische Theorien implizieren, sich in 
den pädagogischen Ansätzen niederschlagen, wo sie bestätigt oder wo sie mög-
licherweise ausgehebelt werden, bildet dabei den Horizont meiner Ausführun-
gen. Zunächst soll aber geklärt werden, wo die Ästhetik Andockstellen für die 
Pädagogik bietet und worin der Mehrwert einer pädagogischen Fokussierung 
auf ästhetische Bereiche gesehen wird. Zur Konkretisierung werde ich einige 
rezente pädagogische Ansätze vorstellen, die das Ästhetische ins Zentrum rü-
cken. Schließlich werde ich einen Blick auf Abgrenzungs- und Privilegierungs-
bewegungen werfen, die charakteristisch für ästhetische Diskurse wie auch die 
Auffassung ihrer Gegenstände sind, und überlegen, inwiefern diese in pädago-
gischen Anschlüssen übernommen oder kritisch abgewogen werden. 

Über die Ästhetik und die Angebote, die sie der Pädagogik macht 

Die Entstehung einer eigenen Disziplin Ästhetik führt uns zurück ins 18. Jahr-
hundert. Wie kaum eine andere Zeit fordert der umbrüchlerische Geist der 
Neuzeit und die im Entstehen begriffene Aufklärung Denker*innen heraus, 
nicht nur über Fakten, Vernunft und Logik, sondern auch über Schönheit, Lust 
und Sinnlichkeit nachzudenken (vgl. Beardsley 1975). Im deutschsprachigen 
Raum bahnt Alexander Gottlieb Baumgarten den Weg für ein Denken, das den 
Eigensinn ästhetischer Erfahrung in den Mittelpunkt rückt. Ästhetik gilt ihm 
als „Wissenschaft des Schönen“ (Baumgarten 2011, S. 120). Sie beschränkt sich 
aber keineswegs darauf, das Schöne im Rahmen einer „Kunstlehre“ zu erfas-
sen, sondern will es mit Blick auf die Kraft sinnlicher Erkenntnis verständlich 
machen (vgl. Baumgarten 1988, S. 11). Im Rahmen eines intensiven Studiums 
von sinnlich wahrnehmbaren Dingen und Situationen (vgl. Baumgarten 2011, 
S. 116 ff.) werden nicht allgemeine Wahrheiten oder abstrakte Konzepte, son-
dern die Besonderheit des Einzelnen erkannt. Dieses Studium ist von einem 
lustvollen Empfinden begleitet. Daher folgt die Auseinandersetzung mit schö-
nen Dingen nicht primär dem Zweck der Erkenntnis, sondern einem Begeh-
ren. Dass wir im Zuge des ästhetischen Erfahrens auch erkennen, kann so als 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



40 Ästhetik 

 
ein Surplus der Begegnung mit Kunst, Kultur und Natur verstanden werden, 
die wir um ihrer selbst willen suchen. 

Der Fokus auf die Anschaulichkeit und die Lebendigkeit der ästhetischen 
Erfahrung ist für pädagogische Überlegungen zentral. Auch wenn Baumgarten 
nicht die hauptsächliche Referenzquelle für Pädagog*innen ist, bündeln seine 
Schriften in dreierlei Hinsicht Diskursstränge, die für Überlegungen rund um 
Bildung, Lernen und Erziehung Anknüpfungspunkte bieten: Zunächst wird 
vorgeschlagen, dass das ästhetische Erfahren spielerisch Prozesse des Lernens 
in Gang setzen kann, insofern das Lustempfinden erkenntnisstiftenden Cha-
rakter hat. Weiter werden im Nachdenken über die Betonung der Kraft der 
Sinnlichkeit zu Verstand und Vernunft alternative Kanäle der Bildung ange-
sprochen. Schließlich thematisiert Baumgarten die Kultivierung der Sinne und 
die Entwicklung ästhetischer Expertise (vgl. Baumgarten 1988, 7 f. und 31 ff.). 
Er entwirft eine Theorie des Erwerbs sinnlicher Fertigkeiten, die nahelegt, dass 
die ästhetisch Geübten nicht nur der Anleitung durch bereits Versierte bedür-
fen, sondern auch der Muße und damit des Privilegs freier Zeit, um sich lang-
wierigen Übungsprozessen hingeben zu können (vgl. Laner 2018, S. 70 ff.). 

Baumgarten prägt als einer der ersten deutschsprachigen Philosophen, der 
dem lustvollen Nachspüren des Schönen eine eigene umfassende Abhandlung 
widmet, den kontinentalen Diskurs nachhaltig. Seine Ästhetik enthält Ideen, 
die von so einflussreichen Figuren wie Immanuel Kant oder G. W. F. Hegel 
aufgenommen und somit in der hegemonialen Rede über ästhetisches Erfah-
ren und Urteilen verankert werden. Vor allem die Intensität ästhetischen Er-
fahrens mit ihrem Potenzial, andersartige Erkenntnisprozesse anzustoßen und 
der Gedanke, dass dieses nichtsdestotrotz um seiner selbst willen gesucht wird, 
scheinen wegweisend.1 

Nicht zuletzt Friedrich Schiller greift Überlegungen des Gründungsvaters 
der deutschsprachigen Ästhetik auf. Mit seinen Briefen „Über die ästhetische 
Erziehung des Menschen“ (Schiller 1801/2009) wirft er viele für die Pädago-
gik relevante Fragen auf. Dabei nimmt er den Menschen als zwiespältiges 
Wesen in den Blick, das zwischen Begehren und Vernunft zerrissen ist. Schil-
ler fordert bewusst den Anspruch der Aufklärung heraus, den Triebcharakter 
des Menschen zu Gunsten seiner Vernünftigkeit zu unterdrücken. Seines Er-
achtens gilt es, einen Ausgleich zwischen dem Druck weltlicher Bedürfnisse 
und der Notwendigkeit des moralischen Gesetzes zu schaffen, welcher Raum 
 
                                                                 
1  Es sei angemerkt, dass Baumgarten keineswegs der Erste und bei weitem nicht der Ein-

zige ist, der im 18. Jahrhundert einen Fokus auf den Eigencharakter ästhetischen Erfah-
rens wirft. Vor allem im englischen Empirismus und Sensualismus, aber auch im fran-
zösischen Sprachraum gibt es durch Shaftesbury, Francis Hutcheson, Jean-Baptiste 
Dubos und David Hume deutlich vor und parallel zu Baumgarten vergleichbare Denk-
anstöße (vgl. Guyer 2004). 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Ästhetik 41 

 
lässt für die Entfaltung von Freiheit. Kunstwerke eröffnen mit ihrer Schön-
heit einen Erfahrungshorizont, der spielerisch für einen solchen Ausgleich 
sorgt. Kunst ist für Schiller der Dreh- und Angelpunkt einer ästhetischen Er-
ziehung, deren Besonderheit es ist, dass sich die Bewegung hin zur Freiheit 
als Beiwerk einer Auseinandersetzung mit Schönheit um ihrer selbst willen 
vollzieht. Das edukative Potenzial sieht er in dieser Selbstbezüglichkeit, die 
insofern befreiend wirkt, weil sie eine Abwendung von äußeren Zwängen 
und Regeln impliziert. 

Wilhelm von Humboldt sieht die Kunst, ähnlich wie Schiller, als Möglich-
keit einer ganzheitlichen Bildung, die widerstrebende Kräfte im Menschen in 
Einklang zu bringen vermag. In seiner Schrift „Ästhetische Versuche“ legt 
Humboldt eine umfassende Auseinandersetzung mit der Dichtung vor und 
schreibt ihr eine genuine Erkenntniskraft zu. Ein Gedicht vermag seine Le-
ser*innen dahin zu führen, das Sein in seiner Verhältnishaftigkeit „mit leben-
diger Klarheit“ (Humboldt 1799, S. 2) zu durchschauen. Die Kunst eröffnet ei-
nen beispielhaften Blick auf das Allgemeine, indem sie berührt, konkretisiert 
und Bilder mit klaren Standpunkten entwirft (ebd., S. 4). Sie zeigt mehr auf, als 
in einem bestimmten Gedicht gesagt oder einem Bild dargestellt wird. 

Schiller und Humboldt sind nicht die Einzigen, die das pädagogische Po-
tenzial des Ästhetischen ausloten. Mit Blick auf die Frage erzieherischer In-
tervention ist zudem Johann Friedrich Herbart nennenswert. Erziehung ver-
folgt ein, wie er meint, allgemeines Ziel, nämlich die Moralität. Herbart sieht 
die Krux der Erziehung darin, dass die Erziehenden ihre Vorstellungen den 
Zöglingen nicht einfach einflößen können, denn sie muss zur Selbsttätigkeit 
anregen (vgl. Herbart 1804/1982, S. 108). Über die gezielte Konfrontation 
mit der „ästhetische[n] Darstellung der Welt“ (ebd., S. 114) können die Er-
ziehenden das Vermögen zur „ästhetischen Auffassung“ (ebd.) derselben 
fördern. Im Modus des Ästhetischen bietet sich ein Zugang zu einer Man-
nigfaltigkeit, die so in der Wirklichkeit nicht erfahrbar wird. Unter die päda-
gogischen Effekte ästhetischer Auseinandersetzung fallen für Herbart daher 
neben der Schärfung eines kritischen Sinnes auch die Vermittlung von 
Mensch, Gesetz und Natur. 

Was die Pädagogik heute an der Ästhetik verlockend findet 

Das harmonische Vermitteln von scheinbaren Widersprüchen – wie Trieb und 
Vernunft oder Natur und Gesetz – entspringt einem neuhumanistischen Welt-
bild. Dieses wird in den Debatten des 20. Jahrhunderts weiter verhandelt und 
ist bis heute nicht obsolet. Es wird allerdings mit einer Betonung der ↑Leiblich-
keit neu akzentuiert. Auch wenn an einer auf Dualität begründeten ästheti-
schen Erfahrung Kritik geübt wird (vgl. Brinkmann/Willatt 2019), lässt sie sich 
in Überlegungen zur Bedeutung der Sinnlichkeit und der damit verbundenen 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



42 Ästhetik 

 
Sinnes-Übung für das Menschsein (vgl. Liebau/Zirfas 2008) oder zum holisti-
schen Verständnis des synästhetischen Leibes (vgl. Rittelmeyer 1996; Hall-
mann 2012) weiterhin ablesen. 

Neben diesen Fortschreibungen neuhumanistischer Ideen rückt zuneh-
mend ein anderer Aspekt in den Vordergrund: die Störkraft der Kunst und das 
Irritationspotenzial der Auseinandersetzung mit dieser. Grundsätzlich ist es 
das Mehr an Möglichkeiten, das der ästhetische Raum bietet, welches für die 
Pädagogik heute besonders reizvoll scheint. Michael Parmentier schließt an 
Schiller an, wenn er hervorhebt, dass die „ästhetische Lust“ einen Freiraum 
schafft, in dem der Mensch sich als Potenzialität erfahren kann und damit über 
sich selbst hinauswächst (vgl. Parmentier 2011) [↑Bildsamkeit]. In Anlehnung 
an die Ästhetische Theorie Theodor W. Adornos unterstreicht er, dass das 
Kunstwerk das Ich zu erschüttern vermag und in diesem Zuge eine Bildungs-
bewegung anstößt, welche zugleich eine „Erfahrung der Beschränktheit“ und 
eine „Erfahrung der Selbstbestimmtheit“ (Parmentier 1988, S. 67) ist. Es geht 
in der ästhetischen Begegnung damit sowohl um Prozesse der Abgrenzung wie 
auch um ein Geschehen der Pluralisierung. Dieses bietet einen Raum für Bil-
dung, der sich klar von einer kumulativen Idee der Wissensakquise verabschie-
det, aber auch bildungspolitisch dominante Modelle wie die Kompetenzorien-
tierung in Frage stellt. 

Käte Meyer-Drawe betont in einem vergleichbaren Sinn, dass Schiller mit 
seiner Hervorhebung der gegenseitigen Befruchtung von Sinnlichkeit und 
Denken und der damit verbundenen „Mischstruktur menschlicher Existenz“ 
(Meyer-Drawe 2006, S. 44) einen Gegenentwurf zur funktionalistischen und 
ökonomisierten Bildung anbietet. Grundsätzlich sieht sie den genuinen Wert 
der Kunst für die Pädagogik darin, dass sie Konventionen und Normen zer-
pflückt und neue Gesichtspunkte eröffnet (vgl. Meyer-Drawe 2017, S. 316). 
Auch Karl-Josef Pazzini fokussiert das von der Norm Abweichende und die 
Irritationen, die im Rahmen ästhetischer Erfahrung auftreten können. Er 
spricht von Grenzen durchstoßender „Entbildung“ (Pazzini 2015, S. 14), die in 
pädagogischen Prozessen bewusst gesucht werden soll. Aufgabe von (Kunst-) 
Pädagog*innen ist es demnach, „Möglichkeiten neuer Einfälle und damit von 
neuen Bildungen“ (Pazzini 2012, S. 12) zu schaffen. 

Diese Andersartigkeit des ästhetischen Feldes bedeutet für die Pädagogik 
aber keineswegs eine jederzeit willkommene Gelegenheit für eine Neu- oder 
Umorientierung. Klaus Mollenhauer thematisiert die nicht zu unterschät-
zenden Herausforderungen und die in vielen Bereichen beobachtbare Skep-
sis von Pädagog*innen gegenüber der Ästhetik. Er konstatiert, dass ein Be-
denken der ästhetischen Erfahrung das verbreitete Verständnis von Lehren 
und Lernen provoziert, weil es sich nur schwer als Praxis begreifen lässt (vgl. 
Mollenhauer 1990, S. 482). Für ihn gilt es, sich diesen Herausforderungen zu 
stellen. Ästhetische Bildung schöpft aus dem, was Mollenhauer ästhetische 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Ästhetik 43 

 
Wirkung nennt – ein Erleben eines ästhetischen Gegenstandes, welches sich 
nicht empirisch beobachten lässt, sondern sich allein in einer Beschreibung 
zeigt. Statt das Widerständige dieser Wirkungen im Rahmen von Versuchen 
der Alphabetisierung zu bändigen, spricht er sich dafür aus, sie als Möglich-
keit der Selbstbezugnahme zu verstehen (vgl. ebd., S. 492). Es ist demnach 
nicht zuletzt das Potenzial von ästhetischen Artefakten, das „Verhältnis zwi-
schen dem wirklichen und dem möglichen Ich“ (Mollenhauer 2008, S. 168) 
zu reflektieren. 

Alle hier skizzierten Ansätze liebäugeln mit dem Störenden, Irritierenden, 
Widerständigen, das als charakteristisch für das Feld des Ästhetischen erachtet 
wird. Alle zeigen aber ebenso einen klaren Anschluss an aufklärerische wie 
auch neuhumanistische Überlegungen zur Ästhetik. Besonders deutlich äußert 
sich das darin, dass diese Positionen die Ästhetik in gewisser Weise als erkennt-
nisstiftend und „heilbringend“ verstehen. Selbst dort, wo die ästhetische Erfah-
rung als verstörend beschrieben wird, eröffnet sich durch die Begegnung mit 
der Kunst ein neuer Blick, der mit einer Art von reinigender Revision einher-
geht: in Bezug auf das Selbst (vgl. Mollenhauer 2008; Parmentier 1988; Pazzini 
2012) wie auch in Bezug auf die Gesellschaft (vgl. Meyer-Drawe 2017). Eine 
Neupositionierung, ja eine Transformation des Ich-Selbst- und des Ich-Welt-
Verhältnisses (Koller) scheint in Folge einer ästhetischen Erfahrung jedenfalls 
möglich zu sein (vgl. Rieger-Ladich 2019). 

Warum die Ästhetik womöglich mehr verspricht, als sie zu halten vermag 

Im Lichte der Ästhetik scheint der Pädagogik also nach wie vor ein besserer 
Mensch und eine bessere Welt vorstellbar zu sein. Der Diskurs rund um die 
Kulturtechniken der Künste provoziert Hoffnungen, selbst dort, wo hohe 
Skepsis gegenüber anderen kulturellen Errungenschaften wie den distributiven 
Medien (vgl. Parmentier 1988) oder der Robotik (vgl. Meyer-Drawe 2007) 
herrscht. Warum dem so ist, lässt sich nicht zuletzt durch die Annahme einer 
Gleichheit vor dem ästhetischen Artefakt erklären. Durch die Aufklärung 
grundgelegt, kursiert nach wie vor eine Theorie von der voraussetzungslosen 
Zugänglichkeit des ästhetischen Feldes für alle, egal welche Sozialisation sie er-
fahren haben, welche Dispositionen sie besitzen und welche Bildungsge-
schichte sie prägt. Kritische Stimmen aus den Sozialwissenschaften, wie die 
von Pierre Bourdieu (1987), aber auch aus der Geisteswissenschaft, wie die von 
Jacques Rancière (2006), welche von unterschiedlichen Standpunkten aus den 
scheinbar privilegienfreien Erfahrungsraum des Ästhetischen hinterfragen, 
sind der Pädagogik zwar bekannt, werden aber im Nachdenken über das Po-
tenzial des Ästhetischen immer wieder eingeklammert [↑Privileg]. 

Die Abgrenzungs- und Privilegierungsbewegungen, die die Ästhetik seit 
Jahrhunderten begleiten, sind dabei nicht bloß implizit. Bei Schiller geht es be-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



44 Ästhetik 

 
grifflich zwar um den Menschen im Allgemeinen. Fest steht aber, dass diejeni-
gen, die in den Genuss ästhetischer Erziehung kommen wollen, Muße und  
damit jede Menge freie Zeit brauchen. Dass in der von ihm beschriebenen Ge-
sellschaft nicht alle diese Zeit aufbringen können, sollte nicht weiter überra-
schen. Über solche impliziten Ausschlüsse hinausgehend, werden von anderen 
Denker*innen auch ganz unverblümte Abgrenzungen vollzogen. Bei Herbart 
werden etwa nur die Knaben erzogen. 

Autor*innen wie Linda Nochlin (1988), Eva Kernbauer (2011), Simon 
Gikandi (2014) oder Carmen Mörsch (2019) haben in den letzten Jahren mit 
Nachdruck darauf hingewiesen, dass nicht nur die Produktion anerkannter 
Kunstwerke, sondern auch die Auseinandersetzung mit Kunst im 18. Jahrhun-
dert und das beginnende Bemühen um ästhetische Erziehung, Bildung und 
Kunstvermittlung einen äußerst exklusiven Charakter haben. Auch wenn sich 
rezente Bezugnahmen auf die Ästhetiken von Schiller, Herbart & Co. selten 
ohne kritische Perspektivierung vollziehen, so zeigt sich doch vor allem dort, 
wo es um ein Erfassen der Charakteristiken des ästhetischen Erfahrens geht, 
eine Tendenz zum Übergehen dieser, mitunter systematisch zu nennenden, 
Ausschlüsse [↑Inklusion/Exklusion]. 

Warum dem so ist, darüber kann ich an dieser Stelle nur spekulieren. Viel-
leicht scheint der Zauber wie auch die Sprengkraft des Ästhetischen bedroht, 
wenn zu viel über dessen Zugänglichkeit und soziale Bedingtheit nachgedacht 
wird. Und selbst dort, wo diese Probleme angesprochen werden, werden sie 
doch wieder bis zu einem gewissen Grad bagatellisiert: Parmentier zum Bei-
spiel weist sehr wohl auf die Elitisierung der Kunst und das Problem ihrer be-
schränkten Zugänglichkeit hin: 

„Den meisten Menschen bleibt die angemessene Erfahrung von Kunstwerken vor-
enthalten. Sie können die Stimme nicht verstehen, die in der Kunst zu ihnen spricht 
und auf ihre Weise die Wahrheit über den gesellschaftlichen Zustand zum Aus-
druck bringt“ (Parmentier 1988, S. 68). 

Er kommt nichtsdestotrotz zum Schluss, dass es nicht die zugänglichere Mas-
senkultur, sondern die schwer zugänglichere „hohe“ Kunst sei, die der Päda-
gogik einen Anreiz zu bieten hat. Wird die pädagogische Hoffnung in die  
ästhetische Bildung also zum bitteren Preis des Ausschlusses der Nicht-Kunst-
affinen erkauft? Verliert die Ästhetik ihren Reiz, wenn ihr Elfenbeinturm zu 
wackeln beginnt? 

Mit einigen abschließenden Verweisen möchte ich anzeigen, dass dem 
keineswegs so sein muss. Allerdings muss Wissen um die Bedingungen des 
ästhetischen Erfahrens, sowohl in sozialer, kultureller wie auch ontogeneti-
scher Hinsicht, ins Zentrum des pädagogischen Bewusstseins rücken. Die 
Frage nach den Ein- und Ausschlüssen darf sich nicht bloß am Rande, son-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Ästhetik 45 

 
dern sie muss sich in ihrem Zentrum finden. Wenn das Ästhetische einen 
genuinen Wert diesseits seiner kulturellen Einpassung hat, dann müssen Zu-
gänge zu diesem gerade dort gesucht und gebaut werden, wo nicht bereits 
stilles Einverständnis darüber herrscht, dass dem so ist. Möglich könnte so 
etwas über gezielte Initiativen des Unlearning werden, die bestehende 
Machtverhältnisse befragen, um Zugänge zum ästhetischen Erfahren zu 
schaffen (vgl. Sternfeld 2014) [↑Macht]. Dazu müssten institutionelle 
Schwellen überdacht und Partizipation im ästhetischen Feld neu verhandelt 
werden (vgl. Puffert 2020). Notwendig scheint die Abarbeitung an der eige-
nen Position und an der der Anderen (vgl. Spivak 2012). Ansetzen kann ein 
Abarbeiten dort, wo plötzlich, durchaus schmerzlich, bewusst wird, dass et-
was nicht funktioniert, wo sich eine Leerstelle auftut (vgl. Piesche 2017). Ein 
solches Stocken oder Stolpern kann sich im Angesicht der Kunst ereignen; in 
vielerlei Fällen müssen aber wohl erst die Voraussetzungen dafür geschaffen 
werden, dass potenzielle Erfahrende überhaupt zu stocken und stolpern be-
ginnen. Dazu reicht nicht der Zauber der Kunst. Auch wenn Kunst für sich 
selbst spricht, sollte sie manchen nahegelegt werden, vielleicht sollte sie sich 
selbst manchmal nahelegen, indem sie direkt diejenigen anzusprechen sucht, 
die nicht die typischen Adressat*innen sind. Wenn Chris Thorpe in seiner 
Performance „Confirmation Bias“ etwa erzählt, wie er überhaupt dazu ge-
kommen ist, dieses Stück zu entwickelt, was für Ideen ihn getrieben, welche 
Zweifel ihn verfolgt und gegen welche Wände er gelaufen ist, dann nimmt er 
sein Publikum an die Hand. Er ist Künstler und gleichzeitig auch ein bisschen 
Pädagoge. Er spricht das Publikum, das in einem Kreis um ihn aufgereiht ist, 
während er performt, direkt an und bezieht es ein. Nur wenn er das Publi-
kum dort abholt, wo es sich befindet, kann die volle Wucht der Irritation 
einsetzen. Dann geht es um den Rassismus, den wir zu überwinden geglaubt 
haben. Ich bin selten irritierter aus einem Stück herausgegangen als aus 
Thorpes Performance. Und gleichzeitig habe ich mich selten persönlicher 
angesprochen, berührt, ja ertappt gefühlt. Ohne die Einladung eines so groß-
artigen Performers wäre ich diesen Weg nicht gegangen, denn viele Gedan-
ken, die an diesem Abend geäußert wurden, waren unschön und schmerz-
haft. Doch das zeigt, dass diese ästhetische Erfahrung eine Wirkung besitzt. 

Müsste ich für das Ende zum Beginn meiner Ausführungen zurückkehren, 
würde ich mit dem Geäußerten und zusätzlich mit dieser Erfahrung im Gepäck 
schließen wollen: Ästhetiker*in zu sein bedeutet nicht bloß, sich für Schönes 
zu interessieren, dem Lustvollen nachzugehen oder feingeistig zu sein. Es be-
deutet vielmehr, auf dem Weg zum Erwerben einer Haltung zu bleiben, die 
eine*n auch dort, wo etwas nicht für eine*n gemacht ist, nötigt, hinzusehen, 
hinzuhören und hinzufühlen. Das, was Thorpe geleistet hat, sollte die ästheti-
sche Bildung ebenso wie die ästhetische Erziehung leisten: Einzelne im Entwi-
ckeln einer solchen Haltung der Offenheit für Anderes zu unterstützen, zu be-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



46 Ästhetik 

 
gleiten und zu bestärken. Von einer solchen Haltung zu sprechen, ist das eine. 
Sie zu haben und auch zu leben, ist etwas völlig anderes. 

Iris Laner 

Bonusmaterial 
Anderson, W. (2021): The French Dispatch [Film]. Deutschland/Frankreich/Vereinigte Staaten: 
Studio Babelsberg/Indian Paintbrush/American Empirical Pictures • Coen, E./Coen, J. (2000): O 
Brother, Where Art Thou? Eine Mississippi-Odyssee [Film]. Vereinigte Staaten: Touchstone Pic-
ture/Universal Pictures • Dath, D. (2020): Stehsatz. Eine Schreiblehre. Göttingen • Erdmöbel 
(2005): Lied über gar nichts [Song]. Auf: Für die nicht wissen wie. Tapete Records • Trier, L. (2003): 
Dogville [Film]. Dänemark: Peter Aalbæk Jensen

Literatur 
Baumgarten, A. G. (1750, 1758/1988): Theoretische Ästhetik. Die grundlegenden Abschnitte aus 
der „Aesthetica“. Hamburg • Baumgarten, A. G. (2011): Metaphysica. Historisch-kritische Aus-
gabe. Stuttgart • Beardsley, M. C. (1975): Aesthetics From Classical Greece to the Present. A Short 
History. Alabama • Bourdieu, P. (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Ur-
teilskraft. Frankfurt/Main • Bourdieu, P./Darbel, A. (2006): Die Liebe zur Kunst. Europäische 
Kunstmuseen und ihre Besucher. Konstanz • Brinkmann, M./Willatt, C. (2019): Ästhetische Bil-
dung und Erziehung. Eine phänomenologische und bildungstheoretische Vergewisserung. In: 
Zeitschrift für Pädagogik 6, S. 825–844 • Ehrenspeck, Y. (1998): Versprechungen des Ästhetischen. 
Die Entstehung eines modernen Bildungsprojekts. Opladen • Gikandi, S. (2014): Slavery and the 
Culture of Taste. Princeton • Goodman, N. (1976): Languages of Art. An Approach to a Theory of 
Symbols. Indianapolis • Guyer, P. (2004): The Origin of Modern Aesthetics. 1711–1735. In: Kivy, 
P. (Hrsg.): The Blackwell Guide to Aesthetics. Malden, S. 15–44 • Herbart, J. F. (1804/1982): Über 
die ästhetische Darstellung der Welt als das Hauptgeschäft der Erziehung. Pädagogische Schriften. 
Band 1. Kleinere pädagogische Schriften. Stuttgart, S. 105–121 • Humboldt, W. von (1799): Ästhe-
tische Versuche. Braunschweig • Kernbauer, E. (2011): Der Platz des Publikums. Modelle für Kun-
stöffentlichkeit im 18. Jahrhundert. Köln • Laner, I. (2018): Ästhetische Bildung zur Einführung. 
Hamburg • Liebau, E./Zirfas, J. (2008) (Hrsg.): Die Sinne und die Künste. Perspektiven ästhetischer 
Bildung. Bielefeld • Meyer-Drawe, K. (2006): Der „Weg zu dem Kopf durch das Herz“. Grundli-
nien von Schillers Bildungsbegriff. In: Fuchs, B./Koch, L. (Hrsg.): Schillers ästhetisch-politischer 
Humanismus. Die ästhetische Erziehung des Menschen. Würzburg, S. 33–48 • Meyer-Drawe, K. 
(2007): Menschen im Spiegel ihrer Maschinen. München • Meyer-Drawe, K. (2020): „Bilder trotz 
allem“. Fragilität und Verletzlichkeit von Wahrnehmungen. In: Aktas, U. (Hrsg.): Vulnerabilität. 
Pädagogisch-ästhetische Beiträge zur Korporalität, Sozialität und Politik. Bielefeld, S. 101–118 • 
Mollenhauer, K. (1990): Ästhetische Bildung zwischen Kritik und Selbstgewissheit. In: Zeitschrift 
für Pädagogik 36, S. 481–494 • Mollenhauer, K. (2008): Vergessene Zusammenhänge. Über Kultur 
und Erziehung. Weinheim • Mörsch, C. (2019): Die Bildung der A_N_D_E_R_E_N durch Kunst. 
Eine postkoloniale und feministische Kartierung der Kunstvermittlung. Wien • Nochlin, L. (1988): 
Women, Art and Power and Other Essays. New York • Parmentier, M. (1988): Ästhetische Bildung 
zwischen Avantgardekunst und Massenkunst. In: Neue Sammlung 28, S. 63–74 • Pazzini, K.-J. 
(2012): Sehnsucht der Berührung und Aggressivität des Blicks. Hamburg • Pazzini, K.-J. (2015): 
Bildung vor Bildern. Kunst – Pädagogik – Psychoanalyse. Bielefeld • Puffert, R. (2020): Umräumen 
statt aufräumen. Hamburg • Rancière, J. (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst 
und ihre Paradoxien. Berlin • Rieger-Ladich, M. (2019): Bildungstheorien zur Einführung. Ham-
burg • Rittelmeyer, C. (1996): Synästhesien. Entwurf zu einer empirischen Phänomenologie der 
Sinneswahrnehmung. In: Mollenhauer, K./Wulf, C. (Hrsg.): Aisthesis/Ästhetik. Zwischen Wahr-
nehmung und Bewußtsein. Weinheim, S. 138–153 • Schiller, F. (1801/2009): Über die ästhetische 
Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. Frankfurt/Main • Spivak, G. C. (2012): An 
Aesthetic Education in the Era of Globalization. Cambridge • Sternfeld, N. (2014): Verlernen ver-
mitteln. Hamburg 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

