
  Mündigkeit 303 

 
ratz, L./Wimmer, M. (Hrsg.) (2006): Bildungsphilosophie und Bildungsforschung. Bielefeld • Saf-
ranski, R. (1994): Lieber Himmel – was ist ein Mensch? Paul Feyerabend im Gespräch [Interview]. 
https://youtu.be/nr-Q6pfXSPo (Abfrage: 21.11.2021) 

Literatur 
Bellmann, J. (2020): Theoretische Forschung – Unterscheidung und Bezeichnung eines spezifi-
schen Modus der Wissensproduktion. In: Zeitschrift für Pädagogik 66, H. 6, S. 788–806 • Bernfeld, 
S. (1928): Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung. Leipzig • Flick, U. (2017): Qualitative Sozial-
forschung. Eine Einführung. Reinbek • Gadamer, H.-G. (1960): Wahrheit und Methode. Grun-
dzüge einer philosophischen Hermeneutik. Tübingen • Haraway, D. (1988): Situated Knowledges: 
The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial Perspective. In: Feminist Studies 
14, H. 3, S. 575–599 • Hirschauer, S. (2008): Die Empiriegeladenheit von Theorien und der Erfin-
dungsreichtum der Praxis. In: Kalthoff, H./Hirschauer, S./Lindemann, G. (Hrsg.): Theoretische 
Empirie. Zur Relevanz qualitativer Forschung. Frankfurt/Main, S. 165–187 • Horkheimer, M. 
(1937): Traditionelle und kritische Theorie. In: Zeitschrift für Sozialforschung 6, H. 2, S. 245–309 
• Latour, B. (2007): Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Dingen von Belang. Zürich • Latour, 
B. (2010): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Frankfurt/Main • Law, J. (2004): After 
Method: Mess in Social Science. London • Mayring, P. (2015): Qualitative Inhaltsanalyse. Grund-
lagen und Techniken. Weinheim • Ricken, N. (2020): Methoden theoretischer Forschung in der 
Erziehungswissenschaft. Ein Systematisierungsvorschlag. In: Zeitschrift für Pädagogik 66, H. 6, 
S. 839–852 • Rieger-Ladich, M. (2007): Akzeptanzkrisen und Anerkennungsdefizite: Die Erzie-
hungswissenschaft als subalterne Disziplin?. In: Ricken, N. (Hrsg.): Verachtung der Pädagogik. 
Analysen – Materialen – Perspektiven. Wiesbaden, S. 159–182 • Rorty, R. (1981): Der Spiegel der 
Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt/Main • Rorty, R. (1982): Method, Social Science, and 
Social Hope. In: Ders.: Consequences of Pragmatism. Minneapolis, S. 191–210 • Schneider, H. J. 
(1992): Zur Einführung: Der Begriff der Erfahrung und die Wissenschaften vom Menschen. In: 
Schneider, H. J./Inhetveen, R. (Hrsg.): Enteignen uns die Wissenschaften? Zum Verhältnis zwi-
schen Erfahrung und Empirie. München, S. 7–27 • Thompson, C./Brinkmann, M./Rieger-Ladich, 
M. (Hrsg.) (2021): Praktiken und Formen der Theorie. Perspektiven der Bildungsphilosophie. 
Weinheim • Wortmann, K. (2021): ‚Methoden‘ in der Allgemeinen Pädagogik und der ‚Philosophy 
of Education‘. In: Thompson, C./Brinkmann, M./Rieger-Ladich, M. (Hrsg.): Praktiken und For-
men der Theorie. Perspektiven der Bildungsphilosophie. Weinheim, S. 302–304 

Mündigkeit 

Im Hinblick auf das Vokabular pädagogischer wie auch gesellschaftlicher 
Selbstverständigung schwankt „Mündigkeit“ zwischen einer selbstverständli-
chen und bei Bedarf zitierbaren Referenz einerseits und einem abgelegten und 
unzeitgemäßen Ideal andererseits. Schon vom Klang her schwingt bei Mün-
digkeit eine Distanz zum Alltagssprachgebrauch mit, die jede Autokorrektur 
der smarten Messengerdienste dazu veranlasst, einen Tippfehler zu vermuten 
und stattdessen „Müdigkeit“ vorzuschlagen. Anders als Autonomie wird man 
Mündigkeit kaum im Glossar der Gegenwart finden (vgl. Schirlbauer 2006) – 
so verwandt deren semantischen Gehalte auch sein mögen. Während Autono-
mie als unbestimmte Chiffre einer Unabhängigkeit oder Eigenständigkeit auch 
auf Institutionen, Territorien oder Maschinen wie selbstfahrende Autos bezo-
gen wird, ist der Bedeutungs- und Anwendungsbereich von Mündigkeit deut-
lich enger: Ob nun von der ‚mündigen Bürgerin‘, dem ‚mündigen Verbrau-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



304 Mündigkeit 

 
cher‘ oder der ‚mündigen Internetnutzerin‘ die Rede ist, Mündigkeit bleibt auf 
die Qualifizierung von Subjekten beschränkt. Zugleich deutet dieser Gehalt, 
dass mit Mündigkeit dasjenige bezeichnet sein soll, was ein Subjekt als solches 
auszeichnet und im Sinne einer Urteils-, Entscheidungs- und Handlungsfähig-
keit von einem bloßen Individuum unterscheidet, die Strahlkraft des Begriffs 
an: Mündigkeit steht im historischen Kontext der Umbrüche von der Feudal-
ordnung zur bürgerlichen Gesellschaft für nicht weniger als den Anspruch auf 
ein Zusammenleben in Selbstbestimmung, in kultivierter Freiheit. Doch wie 
der Bildungstheoretiker Heinz-Joachim Heydorn vor einem halben Jahrhun-
dert feststellte: „Die Sprache der bürgerlichen Verheißung ist wie ein abge-
schabter Rock“ (Heydorn 1972/2004, S. 60). 

Dieses Schwanken zwischen Selbstverständlichkeit und Fremdheit, mit der 
die „Mündigkeitsvokabel“ (ebd., S. 61) in der Gegenwart zugleich anwesend 
und abwesend ist, verweist auf eine komplexe, widersprüchliche Situation: Ei-
nerseits kann Mündigkeit als konstitutiver Bezugspunkt nicht nur für moderne 
Erziehungstheorien, sondern auch für das Verständnis von Öffentlichkeit und 
politischer Willensbildung in der ↑Demokratie gelten. Seit der Aufklärung 
wird mit dem Begriff der Mündigkeit ein Programm formuliert, das Pädagogik 
in einen expliziten Zusammenhang mit den gesellschaftlichen und politischen 
Dimensionen der Lebensführung stellt. Andererseits ist es diese historische 
Konstellation der Aufklärung mit den sich ab Ende des 18. Jahrhunderts 
durchsetzenden bürgerlichen Koordinaten und Formationen, zu denen die 
Gegenwart nicht bloß in einen zeitlichen Abstand gerückt ist. Vielmehr sind es 
die Erfahrungen mit den emanzipatorischen Aufbrüchen und gesellschaftli-
chen Verwerfungen, mit den universalistischen Maßstäben und partikularen 
Vormachtstellungen, mit humanistisch-liberalem Fortschritt und entmensch-
lichender Gewalt, die das Heute von der rund 250 Jahre alten Vergangenheit 
trennen – und es zugleich an diese binden. 

Dennoch ist diese ‚Bindung‘ der Gegenwart an ihre Geschichte nicht nur eine 
teils lose, sondern zudem auch eine immer wieder neu formulierte und umstrit-
tene. Selten stand dies im Hinblick auf Mündigkeit so plakativ vor Augen wie im 
Zuge der Proteste gegen die Maßnahmen zur Eindämmung der Corona-Pande-
mie: Wenn auf den Demonstrationszügen und Kundgebungen nicht nur Kant-
Zitate und Aufrufe zum Selber-Denken formuliert, sondern auch Vergleiche und 
Kontinuitäten mit NS-Widerstandskämpfer*innen wie Sophie Scholl gezogen 
wurden, dann wurde Mündigkeit in einer ebenso eminenten Weise beansprucht, 
wie sie den gleichen Akteur*innen unter Bezeichnungen wie ‚Covidioten‘ abge-
sprochen wurde. Die Frage, welcher Stellenwert der Mündigkeit zukommen 
solle, spielte darüber hinaus auch dort eine Rolle, wo von Seiten demokratischer 
Regierungen zur Übernahme von Verantwortung und Solidarität mit ‚vulnerab-
len Gruppen‘ aufgerufen wurde, gleichzeitig jedoch auf unterschiedlich rigide 
Verbots- und Durchsetzungsformen zurückgegriffen wurde, um das Infektions-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Mündigkeit 305 

 
geschehen zu reduzieren. Die Auseinandersetzung mit Mündigkeit hat also im-
mer auch mit Zuschreibungen, Beanspruchungen und Einschränkungen einer 
vernünftigen Argumentations- und Handlungsweise, wie auch mit bestimmten 
Erwartungen an diese beziehungsweise deren Vorenthaltungen, zu tun. 

Ausgangspunkte: Kultivierung der Freiheit 

Etymologisch betrachtet steht ‚mündig‘ bis in die Neuzeit hinein für die vor 
allem rechtsbezogene Bedeutung, sich selbst schützen und vertreten zu können 
und aus der Vormundschaft des Hausherrn, der Munt, entlassen zu werden 
(vgl. Benner/Brüggen 2004, S. 689). Bereits in der Reformation, vor allem aber 
in der Aufklärung wird Mündigkeit eine über den rechtlichen Aspekt weit hin-
ausgehende Bedeutung zugemessen (vgl. Ebersold 1980). Unter Mündigkeit 
wird nun weder bloß der Ausdruck einer sozialen Stellung noch die mit der 
Erreichung eines bestimmten Alters verbundene Vorstellung von Reife ver-
knüpft, wie sie der Rechtsprechung in Relationierungen von ‚Strafmündigkeit‘ 
und ‚Volljährigkeit‘ bis heute zugrunde liegt. Stattdessen erhält Mündigkeit 
den anthropologischen Charakter eines menschlichen und daher auch 
menschheitlichen Potenzials. Kants maßgebliche Bestimmung von Aufklärung 
als „Ausgang aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit“ (1783/2000, S. 53) 
weist dem Begriff der Mündigkeit eine dementsprechend zentrale und pro-
grammatische Stellung zu. Mündigkeit wird hier gleichbedeutend mit der Fä-
higkeit und dem Mut, sich seines „eigenen Verstandes“ „ohne Leitung eines 
andern zu bedienen“ (ebd.) sowie der „Freiheit […], von seiner Vernunft in 
allen Stücken öffentlichen Gebrauch zu machen“ (ebd., S. 55). In diesen For-
mulierungen werden politische wie auch pädagogische Ermöglichungsbedin-
gungen von Mündigkeit angedeutet. Die Forderung nach Freiheit zu öffentli-
chem Vernunftgebrauch, das heißt die Überwindung der Zensur und der 
Beschränkungen freier Meinungsäußerungen zugunsten diskursiver Erkennt-
nis- und Willensbildungsprozesse, verweist letztlich auf eine Gesellschaft der 
Freien und Gleichen, die mit der feudalen Ständegesellschaft unvereinbar ist. 
Eine solche Gesellschaft der Mündigen – Kant spricht vom „aufgeklärten Zeit-
alter“ (ebd., S. 59) – ist für Kant aber nicht durch den plötzlichen Bruch einer 
Revolution herbeizuführen, sondern verweist auf Aufklärung als einen über 
Generationen andauernden Prozess, der sowohl die Veränderung politischer 
Bedingungen wie auch die „Reform der Denkungsart“ (ebd., S. 55), mithin die 
Erziehung der Einzelnen einbegreift. In den Mitschriften zu seinen Vorlesun-
gen „Über Pädagogik“ (1803/2000) findet sich die Kennzeichnung dieses Pro-
zesses als Kultivierung der Freiheit. 

Während der Begriff ‚Mündigkeit‘ in den Vorlesungsmitschriften nicht 
vorkommt, kreisen Kants erziehungstheoretische Überlegungen dennoch ge-
nau um die mit dem „Ausgang aus der Unmündigkeit“ verbundene Frage, wie 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



306 Mündigkeit 

 
sich das menschliche Vermögen zu freiem Vernunftgebrauch entfalten lasse. 
Der grundsätzliche Unterschied, den Kant in dieser aufklärerischen Perspek-
tive gegenüber bisherigen Formen von Erziehung herausstellt, besteht in der 
Zurückweisung von Erziehung als „Dressur“ im Sinne bloßer Anpassung an 
die bestehenden Wissensbestände und gesellschaftlichen Ordnungsformen 
(vgl. ebd., S. 707). Anstelle einer Verpflichtung auf die kontingenten Bedin-
gungen und Wertvorstellungen einer Zeit zielt das Motiv der „Moralisierung“ 
auf die Herausforderung der nächsten Generation, die Gründe und Zwecke des 
eigenen Handelns wie auch die je vorherrschenden Ansichten zu hinterfragen 
und im Lichte eines moralisch verstandenen Vernunftgebrauchs zu beurteilen. 
Erst diese Form des Vernunftgebrauchs ist nach Kant Ausdruck einer kulti-
vierten Freiheit, die sich von der bloßen Willkür unterscheidet und als Ziel der 
Erziehung die mit dieser einhergehenden Zwänge legitimieren können soll. 

Dass sich das Projekt einer Erziehung zur Mündigkeit gleichwohl vor den 
Widerspruch gestellt sieht, wie aus Fremdbestimmung Selbstbestimmung her-
vorgehen soll, hat Kant selbst als das Problem formuliert, wie sich „die Freiheit 
bei dem Zwange“ kultivieren lasse (ebd., S. 711). Die offene Flanke dieser Be-
gründung von Pädagogik zeigt sich als potenzielle Legitimation von Gewalt, 
die der Aufklärungspädagogik und ihrer Durchsetzung eines ‚Gehorsams‘ ge-
genüber der Vernunft im Rückblick den Titel „Schwarze Pädagogik“ 
(Rutschky 1977) einbrachte. Die im Namen der Vernunft legitimierte Gewalt 
erschöpft sich dabei nicht in den autoritären Erziehungskonzeptionen der Phi-
lanthropen. Vielmehr finden sich bei Kant selbst und gerade auch im Zusam-
menhang der Pädagogikvorlesung neben aller universalistisch orientierten 
Rede von „dem Menschen“ im Singular und einer Betonung „kosmopoliti-
scher“ Weltzugänge eine rassifizierende wie auch geschlechterdifferente Auf-
teilung des Menschlichen (vgl. Kant 1803/2000, S. 698; 710; 712) [↑Othering]. 
Insofern dadurch Kinder, Frauen und kolonialisierte „Wilde“ in je eigener 
Weise als ‚Unvernünftige‘ und Unmündige markiert werden, scheint Mündig-
keit nicht nur für den weißen, männlichen, erwachsenen Europäer reserviert, 
sondern auch dessen Vorherrschaft über die von der Vernunft Ausgeschlosse-
nen legitimiert zu sein. „Mündigkeit“, schreibt Heydorn (1972/2004, S. 58), ist 
in diesem Sinne eine „idealistische Chiffre für Genocid“. 

Die kritische Auseinandersetzung mit der aufklärerischen Konzeption von 
Vernunft, die die Aufklärung von Rousseau über die Frühromantik bis zum 
Neuhumanismus bereits selbst begleitete und im 20. Jahrhundert die Kritische 
Theorie wie auch die Diskussion um die Postmoderne prägte (vgl. Menke/Seel 
1993), hat dennoch nicht dazu geführt, dass Mündigkeit als Bezugspunkt politi-
scher und pädagogischer Selbstverständigung obsolet geworden wäre. Stattdes-
sen zeigt sich die jüngere Begriffsgeschichte von Mündigkeit als Bemühen da-
rum, ihren Gehalt im Kontext veränderter gesellschaftlicher Erfahrungen neu zu 
fassen und für die Einsätze pädagogischer Theoriebildung produktiv werden zu 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Mündigkeit 307 

 
lassen (vgl. Gamm/Koneffke 1997; Rieger-Ladich 2002; Bünger 2013). Während 
Kant sich den ‚Ausgang aus der Unmündigkeit‘ als historischen Fortschrittspro-
zess im Sinne einer zunehmenden Befähigung des Vernunftgebrauchs auf Seiten 
der Subjekte und einer Ausweitung der strukturellen Ermöglichung freier und 
öffentlicher Urteilsbildung vorstellte, erscheint eine solche Annahme aus heuti-
ger Sicht als eine der „großen Erzählungen“ (Lyotard 1996), die ihre Überzeu-
gungskraft verloren haben. Im Hinblick auf den Begriff von Mündigkeit stellt 
sich daher die Frage, wie sich die Möglichkeit von Mündigkeit im Kontext sozi-
aler und gesellschaftlicher Vollzüge – und nicht nur als theoretisch unterstellte 
Möglichkeit eines transzendentalen Subjekts – bestimmen lässt. 

Neueinsätze: Kritik der Mündigkeit 

In ihrem unter dem Titel „Dialektik der Aufklärung“ formulierten „philosophi-
schen Fragmenten“ zu den Entwicklungsbedingungen des Holocaust und der 
nationalsozialistischen Herrschaft stellen Max Horkheimer und Theodor W.  
Adorno (1947/1988) heraus, dass die aufklärerische Gleichsetzung von Vernunft 
und Moralität einem nicht zu haltenden Optimismus unterliegt. Die Konse-
quenz aus der analysierten Verwicklung von Rationalität und Gewalt besteht für 
Horkheimer und Adorno jedoch nicht in einer Affirmation des Unvernünftigen, 
sondern in einer Selbstkritik der Vernunft im Hinblick auf ihre Verstrickung in 
totalitäre Herrschaftsansprüche. In diesem Sinne verbindet Adorno die pädago-
gische Bemühung um Mündigkeit mit der „Forderung, daß Auschwitz nicht 
noch einmal sei“ (Adorno 1966/1971, S. 88). Um weniger gewaltsame Selbst- 
und Anderenverhältnisse zu ermöglichen, hilft laut Adorno kein Appell an Em-
pathie oder die Predigt der Liebe (vgl. ebd., S. 101 f.), sondern die je konkret zu 
leistende Bemühung darum, die auf Beherrschung und Unterdrückung zielen-
den Momente der Vernunft selbst in den Blick zu nehmen. Mündigkeit und  
Autonomie stehen hier Synonym für „die Kraft zur Reflexion, zur Selbstbestim-
mung, zum Nicht-Mitmachen“ (ebd., S. 93). Diese gilt es, so Adorno, pädago-
gisch zu stärken; mit anderen Worten: Erziehung als „Erziehung zum Wider-
spruch und zum Widerstand“ (Adorno 1969/1971, S. 145) auszulegen. 

Indem Adorno unter Verweis auf Kant und die Psychoanalyse Freuds 
Mündigkeit „als ein Werdendes und nicht als ein Sein“ (ebd., S. 144) versteht 
– das heißt als „dynamische Kategorie“ (ebd.), die sich nicht als einmal erlernte 
Kompetenz fassen lässt –, wird die Frage nach Mündigkeit über eine erzie-
hungstheoretische Zielbestimmung hinausgeführt. Mündigkeit wird zu einem 
Bezugspunkt der Selbstbefragung wie auch der Auseinandersetzung mit den 
Mündigkeit verhindernden oder beschränkenden Bedingungen: Ob man tat-
sächlich in der Lage zu einem vernünftigen Urteil ist oder den Rationalisierun-
gen uneingestandener Vormachtswünsche unterliegt, ob man sich entlang des 
Einflusses kulturindustrieller Erzeugnisse den Normen der Mehrheitsgesell-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



308 Mündigkeit 

 
schaft anzupassen sucht oder einer selbst getroffenen Entscheidung nachgeht 
– dies sind keine anhand vorliegender Kriterien zu treffenden Differenzierun-
gen, sondern verweisen auf eine letztlich unabschließbare Arbeit an der eige-
nen Mündigkeit und Subjektivität. Zugleich sind diese Auseinandersetzungen 
nicht von einem einzelnen Individuum zu erwarten, sondern verweisen auf so-
ziale Bedingungen, in denen solche Reflexionen und kritischen Befragungen 
ermöglicht werden (vgl. ebd., S. 147). 

Eine Antwort auf die Frage, wie die gesellschaftlichen Möglichkeitsbedin-
gungen von Mündigkeit gegenwärtig eingeschätzt werden können, hat die Kri-
tische Bildungstheorie Heinz-Joachim Heydorns und Gernot Koneffkes zu ge-
ben versucht. Im Anschluss an Hegel und Marx argumentieren die Autoren, 
dass sich der Gehalt von Mündigkeit von einem emanzipatorischen Gegenent-
wurf in der Zurückweisung feudaler Abhängigkeiten zu einem funktiona- 
len Element bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften gewandelt hat (vgl.  
Heydorn 1972/2004; Koneffke 1994/2018). Mündigkeit ist demnach für die 
bürgerlichen Gegenwartsgesellschaften kein Gegenbegriff, sondern wird von 
diesen sowohl ideell wie auch praktisch beansprucht. Während in der Ideen-
geschichte von Mündigkeit seit den Naturrechtslehren der frühen Neuzeit eine 
kollektive Perspektive eingenommen wurde, der zufolge, so Heydorn, „das In-
dividuum nur mit allen oder überhaupt nicht mündig werden kann“ (ebd., 
S. 63), wird der Anspruch im Übergang zur modernen bürgerlichen Gesell-
schaft jedoch zunehmend auf das Motiv einer freien, individuellen Lebensfüh-
rung verengt. Im Zuge von Arbeits- wie auch Konsumverhältnissen wird die 
freie Urteilsfähigkeit der Einzelnen vorausgesetzt; ohne die Unterstellung einer 
‚Vertragsfähigkeit‘ wären diese Verkehrs- und Vergesellschaftungsformen 
nicht möglich (vgl. Gruschka 1998). Die Vorstellung von Mündigkeit als indi-
viduell zurechenbarer Eigenschaft verdeckt dabei deren soziale und struktu-
relle Bedingungen. Zudem widerspricht die funktionale Nutzung der Mündig-
keit im Rahmen kapitalistischer Verwertungs- und Profitlogiken aufgrund der 
mit diesen verbundenen Ungleichheits- und Ausbeutungszwängen dem em-
phatischen Freiheitsanspruch des Mündigkeitsbegriffs. 

Dennoch stellt für die Kritische Bildungstheorie gerade die funktional bean-
spruchte ‚bürgerliche Mündigkeit‘ die sozial immanente Möglichkeitsbedingung 
dafür dar, die gesellschaftlichen Verhältnisse sowie die eigene Beteiligung an de-
ren Reproduktion zu hinterfragen. Dieser Widerspruch der Mündigkeit, gesell-
schaftliche Herrschaft einerseits in praktische Vollzüge und Formen rationaler 
Lebensführung zu übersetzen und dadurch erst zu ermöglichen sowie diese an-
dererseits zu distanzieren und Alternativen begründen zu können, durchzieht 
für Heydorn insbesondere die Bildungsinstitutionen. Indem diese um ihrer ge-
sellschaftlichen Funktion willen an der Hervorbringung von Mündigkeit orien-
tiert sind, werden sie zu einem Ort, an dem es gleichzeitig um die Anpassung an 
gesellschaftliche Normalitätserwartungen wie um die Einübung der formalen 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Mündigkeit 309 

 
Fähigkeiten zur Kritik an diesen geht: „Die systematische Vermittlung von ge-
sellschaftlicher Rationalität durch Bildung enthält die Möglichkeit aller Rationa-
lität: Das Selbstverständliche zu bezweifeln“ (Heydorn 1972/2004, S. 61). Für 
Heydorn besteht trotzdem kein Grund zu einem neuerlichen aufklärerischen 
Fortschrittsoptimismus: „Gesellschaftliche Bildung“ ist „kein selbständiges revo-
lutionäres Movens, auch nicht auf Umwegen“, sondern „nur ihrer Möglichkeit 
nach Instrumentarium der Befreiung, sie liefert nur die formalen Elemente, die 
ihr ebenso dienen können wie der verhängten Gewalt“ (ebd.). 

Das Argument einer gesellschaftlichen Funktionalität individualisierter 
Mündigkeit hat über den Argumentationszusammenhang Kritischer Bil-
dungstheorie hinaus einige Nähen zu einer Machtanalyse [↑Macht], die in den 
modernen Führungsformen weniger repressive Momente als vielmehr pro-
duktive Aufforderungen zur Selbststeigerung ausmacht. Mit dieser auf Michel 
Foucault zurückgreifenden Perspektive der ↑Subjektivierung als Unterwerfung 
unter wirkmächtig gewordene Normen rücken Autonomie und Mündigkeit 
jedoch zunächst nicht als Bezugspunkte einer Befreiung, sondern als zentrale 
Motive einer auf die Unabhängigkeit der Einzelnen rekurrierenden liberalen 
Regierungsform in den Blick (vgl. Ricken 2006). Dass Mündigkeit im Sinne 
individueller Selbständigkeit nicht nur eine theoretische Überhöhung, sondern 
eine praktisch wirkmächtige Zumutung darstellen kann, ist im Zusammen-
hang mit den neoliberalen Anrufungen von Eigenverantwortung und Selbst-
optimierung zu einem viel diskutierten Argument geworden: In der Subjekti-
vierungsform des ‚unternehmerischen Selbst‘ erhält Mündigkeit die Form 
einer Zurechnung, die es erlaubt, die jeweilige soziale Positionierung als Effekt 
individueller Entscheidungen, als Konsequenz von Investitionen mit Chancen 
und Risiken, zu begreifen (vgl. Bröckling 2007). Dass diese Machteffekte auch 
im Kontext von als ‚freiheitlich‘ apostrophierten pädagogischen Arrangements 
analysiert werden können, zeigen beispielsweise die Auseinandersetzungen 
mit der Individualisierung schulischen Unterrichts (vgl. Rabenstein 2016). In 
den Blick geraten so die Kehrseiten pädagogischer Konzeptionen, in denen 
Mündigkeit weniger als Ziel pädagogischer Bemühungen anvisiert, sondern 
die Selbständigkeit der Einzelnen in der Arbeitsform des Unterrichts – als 
Norm und Normalitätserwartung – bereits beansprucht wird. 

Im Anschluss an diese machtanalytischen Perspektiven ließe sich der kriti-
sche Gehalt von Mündigkeit mit widerständigen Akten der ‚Entunterwerfung‘ 
in Verbindung bringen (vgl. Rieger-Ladich 2002, S. 422 ff.), in denen sich Ein-
zelne den Zumutungen einer Anrufung und Zuschreibung entziehen. Auch die 
kritische Distanzierung oder Umdeutung hat jedoch „inter- und transsubjek-
tive“ (Graefe 2010, S. 305) Bedingungen, indem sie auf solidarische Andere an-
gewiesen ist, die den Eigensinn als Widerständigkeit zu lesen und ihrerseits zu 
artikulieren vermögen. Diese Überlegungen verweisen auf die Notwendigkeit, 
den Mündigkeitsbegriff wieder deutlicher mit demokratietheoretischen Per-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



310 Mündigkeit 

 
spektiven zu verbinden (vgl. Friedrichs 2017). Indem die politische Philoso-
phie über die Frage der Partizipation hinaus die Konflikthaftigkeit wie auch die 
Angewiesenheit auf Andere als Elemente demokratischer Öffentlichkeiten fo-
kussiert (vgl. Rancière 2002; Butler 2018), lässt sich mit diesen Ansätzen nicht 
nur das politische, sondern auch das unhintergehbar soziale Moment von Ur-
teilsbildung und Selbstbestimmung in den Blick nehmen (vgl. Meißner 2010). 

Vor diesem Hintergrund verbindet sich mit Mündigkeit eine Reihe weite-
rer und aktueller Fragen. Denn was es heißt, Aspekte wie die Verwobenheit 
von Urteilen und ↑Emotionen, die ↑Situiertheit des Wissens oder die ebenso 
konstitutive wie ungleich geteilte ↑Verletzbarkeit auf den Begriff der Mündig-
keit zu beziehen, ist keinesfalls geklärt. Angesichts der Erfahrungen mit einer 
vielfach polarisierten Öffentlichkeit, ‚postfaktischen‘ Desinformationskam-
pagnen und digitalen Echo-Kammern einerseits wie neuen Beanspruchungen 
von Teilhabe und Selbstbestimmungsformen andererseits ist eine weiterfüh-
rende Verständigung, die den symbolischen Raum für neue Aneignungen von 
Mündigkeit eröffnet, meines Erachtens dringend geboten (vgl. Schirilla 2003; 
Bünger 2017; Grabau 2020). Gern würde ich Heydorn recht geben, wenn er 
schreibt: „Das Wort“, Mündigkeit, „wird sein Leben noch weiter geben“ (Hey-
dorn 1972/2004, S. 58) – wenngleich nicht als teleologischer Orientierungs-
punkt, sondern als produktive Problematisierungsformel für das Wechselver-
hältnis von Bildung und Demokratie.

Carsten Bünger 

Bonusmaterial 
Danger Dan (2018): Piss in den Käfig [Song]. Auf: Reflexionen aus dem beschönigten Leben. Jkp 
• Digitales Archiv Kritische Bildungstheorie: www.kritische-bildungstheorie.de (Abfrage: 
08.03.2022) • Dota und die Stadtpiraten (2004): Immer die Anderen [Song]. Auf: Taschentöne. 
Kleingeldprinzessin Records • Wortmann, E. (2014): Mündigkeit als pädagogischer Grundbegriff. 
Ein Arbeitsbuch. Baltmannsweiler • Zeh, J. (2009): Corpus Delicti: Ein Prozess. Frankfurt/Main 

Literatur 
Adorno, T. W. (1966/1971): Erziehung nach Auschwitz. In: Ders.: Erziehung zur Mündigkeit. Vor-
träge und Gespräche mit Hellmuth Becker 1959–1969. Frankfurt/Main, S. 88–104 • Adorno, T. W. 
(1969/1971): Erziehung zur Mündigkeit. In: Ders.: Erziehung zur Mündigkeit. Vorträge und Ge-
spräche mit Hellmuth Becker 1959–1969. Frankfurt/Main, S. 133–146 • Benner, D./Brüggen, F. 
(2004): Mündigkeit. In: Benner, D./Oelkers, J. (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Pädagogik. 
Weinheim, S. 687–699 • Bröckling, U. (2007): Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Sub-
jektivierungsform. Frankfurt/Main • Bünger, C. (2013): Die offene Frage der Mündigkeit. Studien 
zur Politizität der Bildung. Paderborn • Bünger, C. (2017): Bildungstheorie ‚in postfaktischen Zei-
ten‘? Perspektiven im Widerspruch von Wahrheit und Politik. In: Thompson, C./Schenk, 
S. (Hrsg.): Zwischenwelten der Pädagogik. Paderborn, S. 33–48 • Butler, J. (2018): Anmerkungen 
zu einer performativen Theorie der Versammlung. Berlin • Ebersold, G. (1980): Mündigkeit. Zur 
Geschichte eines Begriffs. Frankfurt/Main • Friedrichs, W. (2017): Mündigkeit als Steuerungsdis-
positiv. Propädeutische Überlegungen zur Bedeutung der neuen Demokratietheorien für die poli-
tische Bildung. In: Greco, S. A./Lange, D. (Hrsg.): Emanzipation. Zum Konzept der Mündigkeit in 
der Politischen Bildung. Schwalbach, S. 69–78 • Gamm, H.-J./Koneffke, G. (Red.) (1997): Mün-
digkeit. Zur Neufassung materialistischer Pädagogik. Jahrbuch für Pädagogik 1997. Frank-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

