
  Dekolonialität 71 

 
rotzki, W. (2002): Allgemeine Erziehungswissenschaft und Biographieforschung. In: Kraul, M./ 
Marotzki, W. (Hrsg.): Biographische Arbeit. Perspektiven erziehungswissenschaftlicher Biogra-
phieforschung. Opladen, S. 49–64 • Miethe, I. (2017): Biografiearbeit. Lehr- und Handbuch für 
Studium und Praxis. Weinheim • Ricken, N./Rieger-Ladich, M. (Hrsg.) (2004): Michel Foucault: 
Pädagogische Lektüren. Wiesbaden • Rothe, D. (2015): Lernen im Lebenslauf – Das lernende Sub-
jekt im Spannungsfeld bildungspolitischer Imperative, pädagogischer Praxis und biografischer 
Forschung. In: Zeitschrift für Weiterbildung 38, S. 23–36 • Schütz, A./Luckmann, T. (1979): Struk-
turen der Lebenswelt. Band 1. Frankfurt/Main • Schulze, T. (1993): Lebenslauf und Lebensge-
schichte. Zwei unterschiedliche Sichtweisen und Gestaltungsprinzipien biographischer Prozesse. 
In: Baacke, D./Schulze, T. (Hrsg.): Aus Geschichten lernen. Zur Einübung pädagogischen Verste-
hens. Weinheim, S. 174–226 • Schulze, T. (2006): Biographieforschung in der Erziehungswissen-
schaft. In: Krüger, H.-H./Marotzki, W. (Hrsg.): Handbuch Erziehungswissenschaftliche Biogra-
phieforschung. Wiesbaden, S. 35–57 

Dekolonialität 

Unumkehrbar und mit naturgewaltiger schöpferischer und zerstörerischer 
Kraft entwickelt sich eine Welt, und der seit der Aufklärung gehegte Traum 
von der Menschheit ist im Begriff, Wirklichkeit zu werden. 

Die Resonanz solcher Erzählungen – ich präsentiere sie als vielstimmige 
Montage, um das Narrativ der westlichen Moderne zur Kenntlichkeit zu 
entstellen – erfahren mit dem symbolträchtigen Anbruch des neuen Millen-
niums ihren Höhepunkt, auch im Reden über Bildung. Im Vorwort zum Buch 
„Globalization – Culture and Education in the New Millennium“ (Suárez-
Orozco/Qin-Hilliard 2004, S. xi) schreibt Courtney Ross-Holst, Gründerin 
einer privaten Schule auf Long Island: 

„For too long, education reform has been devoted to fixing break-downs on the 
existing education assembly line. That must end. We need instead to shift our focus 
to rethinking and reshaping education, immediately. Globalization isn't sitting still; 
neither can our schools.“ 

Im gleichen Jahr erscheint von Susan und Henry Giroux (2004; vgl. auch Gi-
roux 2015) eine Schrift gegen die Privatisierung, Ökonomisierung und Milita-
risierung des Alltagslebens und für eine Rückeroberung des öffentlichen 
Raums: „Take Back Higher Education“. Eine starke öffentliche Schule und die 
Repolitisierung der universitären Bildung seien wirksame Waffen gegen die 
neoliberale Globalisierung. 

Beide Zeitdiagnosen teilen ein Narrativ: Globalisierung. Während Ross-
Holst die visionäre Geschichte neuer Freiheiten und Chancen erzählt, analy-
sieren Susan und Henry Giroux Ausbeutung, Rassismus und die Aushöhlung 
demokratischer Institutionen. Globalisierung sei eine neoliberale Ideologie, 
die Ungleichheit und Gewalt maskiere. Allen Unterschieden zum Trotz ver-
trauen beide Parteien auf die verändernde Kraft von Erziehung und Bildung. 

D 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



72 Dekolonialität 

 
Sie sind Motor für den Fortschritt oder Quelle von Kritik und Widerstand. Das 
Narrativ Globalisierung ist der Horizont, in dem sich Probleme moderner Ge-
sellschaften stellen – „Name für die Gegenwart als solche“ (Cazdyn/Szemann 
2011, S. 24). Ihre verborgene Unterseite ist die Geschichte der Kolonialität und 
dekolonialer Widerstände. Wenn man von Globalisierung spricht, wird man 
mit Dekolonialität konfrontiert. Was dies für die erziehungswissenschaftliche 
Wissensproduktion heißt, ist Gegenstand dieses Beitrags. 

Globalisierung: Restlose Erschließung der Welt? 

Ich behandle Globalisierung nicht als (neue) Geschichtsperiode, die sich durch 
ökonomische, technische oder kulturelle Entwicklungen von anderen 
Perioden abgrenzen lässt. Bis heute streiten Historiker*innen über die Anfänge 
der Globalisierung. Handelt es sich um ein zeitgenössisches Phänomen oder 
setzt sie im 19. Jahrhundert ein, als im Drang nach Vollständigkeit und 
„Restlosigkeit“ die großen Weltprojekte, etwa die globale Vernetzung des Ver-
kehrs, entwickelt wurden (vgl. Krajewski 2006)? Theoretiker*innen dekolo-
nialer Optionen gehen bei der Datierung in das frühe 16. Jahrhundert zurück, 
als die Welt aufgeteilt und ein Rechtsraum kreiert wurde, der die Grundlage 
für das Völkerrecht bildete (vgl. Schmitt 1974, S. 53‒109). Damals entstanden 
globale Designs und die westliche Moderne (vgl. Mignolo 2000). 

Die Erziehungswissenschaft hat sich rasch darauf verständigt, dass Glo-
balisierung ein pädagogisches Feld mit neuen Themen, Problemstellungen und 
der dazu notwendigen wissenschaftlichen Institutionalisierung definiert. Dazu 
gehört 2003 auch die Gründung der Zeitschrift „Globalisation, Societies and 
Education“. Globalisierung sei ein „reales“, qualitativ neues Phänomen, das in 
der Erziehungswissenschaft nicht angemessen untersucht werde, heißt es im 
Editorial (vgl. 2003). Damit wird das Themenspektrum reicher, die Grenzen 
nationalstaatlicher Bildungsforschung werden porös, aber auch die Unter-
schiede zu anderen Forschungstraditionen verschwimmen. In der „Verglei-
chenden Erziehungswissenschaft“ schlägt Adick (vgl. 2009, S. 209 ff.) vor, 
zwischen nationalen, internationalen und transnationalen Bildungsräumen zu 
unterscheiden, um komplexe Austauschprozesse zwischen globalen und natio-
nalen Entwicklungen erforschen zu können. Hingegen basiert die internatio-
nal vergleichende Bildungsforschung auf einem methodologischen Nationalis-
mus und lässt sich nicht als Beitrag zur Globalisierungsforschung, sondern als 
Effekt der Globalisierung studieren (vgl. Forster 2016). 

Narrativ Globalisierung: Werkzeug der Wissensproduktion 

Gegenüber der Auffassung, dass Globalisierung der Name für ein pädagogi-
sches Feld ist, verhält sich die Allgemeine Erziehungswissenschaft, die pädago-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Dekolonialität 73 

 
gische und erziehungswissenschaftliche Wissensproduktion zu ihrem Gegen-
stand macht, widerspenstig. Angemessener ist es, Globalisierung als Interven-
tionen in die Denkvoraussetzungen erziehungswissenschaftlicher Wissenspro-
duktion zu begreifen. Wir würden ohne neue Kommunikationsformen, 
Finanzkapitalismus, die weltweite Umgestaltung von Higher Education, inter-
nationale Arbeitsteilung und die Veränderung von Arbeitswelten oder neoim-
periale Politik nicht von Globalisierung sprechen, aber man sollte sie nicht mit 
diesen Phänomenen verwechseln, sondern Globalisierung als Narrativ begrei-
fen: „It is a universal tool for knowing as well as telling, for absorbing know-
ledge as well as expressing it“ (Abbott 2002, S. 11).  

Globalisierung produziert den Sinn der Welt (vgl. Forster/Scherrer 2021). 
Sie ist keine Erzählung über die Welt, keine Reflexion ihrer Geschichte,  
sondern die einzige Möglichkeit, Welt zu erfahren und andere Welten zu ima-
ginieren [↑Erkenntnispolitik]. Man kann das Narrativ nicht von realen Phäno-
menen lösen. Es verdoppelt die Welt nicht und ist nicht ihre Repräsentation. 
Das Narrativ stiftet Zusammenhänge, strukturiert Zeit und Ort und schafft auf 
diese Weise eine Totalität aus Wissen, Bildern und anderen Erzählungen. Glo-
balisierung macht die Welt lesbar und das, was überhaupt die Welt sein 
könnte: Räume und Orte, Grenzen, Zeiten und historische Brüche. Der Begriff 
↑Anthropozän gehört zu diesem Narrativ, und die Endzeitgeschichten, die das 
Narrativ ausgestalten, verändern die Raumvorstellung im Begriff Globalisie-
rung (vgl. Danowski/Viveiros de Castro 2019). Spivak (2003, S. 72) substituiert 
deswegen den Begriff „Globalisierung“ durch „planetary“: 

„I propose the planet to overwrite the globe. Globalization is the imposition of the 
same system of exchange everywhere. […] The globe is on our computers. No one 
lives there. It allows us to think that we can aim to control it. The planet is in the 
species of alterity, belonging to another system; and yet we inhabit it, on loan.“ 

Der Planet werde zum Signifikant des Unheimlichen. Die verlässliche Heim-
statt, in der der Mensch unabhängig von seinen Exzessen heimisch sein 
konnte, scheint plötzlich ein Eigenleben zu entwickeln, auf den Menschen zu 
reagieren und dessen Aggressionen mit ‚Naturgewalt‘ zu antworten. Was der 
Mensch wie einen leblosen Gegenstand in Besitz genommen hat, entpuppt sich 
als eigenwillige, höchst lebendige, unheimliche Kraft. 

Jedes Narrativ generiert Ordnungsmuster und Typologien. Wissenschaft-
liche Narrative haben dafür ihre eigenen Methoden und paradigmatischen 
Grundlagen. „Theorien, Typen und Begriffe sind ein und dasselbe: Resümees 
von Fabeln, die fertig zur Verfügung stehen“, sagt der Historiker Paul Veyne 
(1990, S. 88). Das Narrativ Globalisierung in der Allgemeinen Erziehungswis-
senschaft verändert Erzählungen oder fügt neue hinzu. Der Begriff verändert 
den Blick auf das Material, problematisiert den Sinn, den eine Disziplin der 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



74 Dekolonialität 

 
Geschichte gibt und definiert die Intelligibilität des wissenschaftlichen Feldes 
sowie die Regeln der Wissensproduktion in Bezug auf das, was „Welt“ genannt 
wird. 

Konkurrierende Erzählungen und das Supplement Dekolonialität 

Globalisierung ist nicht die erste oder einzige, aber seit den 1990er Jahren im 
globalen Norden die präferierte Erzählung der Welt. Sie tilgt ihre eigene Posi-
tionierung, denn sie tritt mit dem Anspruch auf, das Ganze zu beschreiben. So 
entsteht der Eindruck der Alternativlosigkeit und damit das Ende einer 
Geschichte der „Kämpfe“ um den Sinn der Welt: die Art und Weise, das Leben 
zu gestalten, die Formen des Begehrens ‒ was wir wissen, lernen und lieben 
wollen; was wir wollen ‒ oder die Auffassung von Arbeit und Reproduktion. 

Dieses Denken wurzelt in der Geschichte der europäischen Moderne. Sie 
bildet die Grundlage für Errungenschaften der Aufklärung und für Rassismus, 
moderne Geschlechterordnungen und Kolonialismus. Wer über Globalisie-
rung schreibt, muss auch über Kolonialität und dekoloniale Optionen schrei-
ben (vgl. Quijano 2007). Dekolonialität leistet Widerstand gegen Machtprak-
tiken, die sich darauf berufen, es gäbe nur eine legitime Erzählung der Welt. 
Dekolonialität ist freilich kein Allerweltsbegriff für jede Form der epistemi-
schen Kritik. Er bezieht sich auf Widerstandspraktiken gegen die fortgesetzte 
Kolonialität, wie sie die Menschen in Lateinamerika erfahren. Wenn in der 
deutschsprachigen Erziehungswissenschaft dieser Begriff zum Einsatz kommt, 
dann müsste er diese Geschichte widerständiger Praktiken bewahren, um die 
Grundlagen der eigenen Disziplin besser zu verstehen. Erziehungswissen-
schaftliche Forschung arbeitet nicht über Dekolonialität, sondern sie müsste 
die Werkzeuge dekolonialer Optionen nutzen, um die eigenen Verstrickungen 
in epistemische Grundlagen von Kolonialität zu erforschen, gegen die Mignolo 
(2012) zum „epistemischen Ungehorsam“ aufruft. 

Meine Welt 

Eine Welt zu schaffen, das heißt, einen Sinn der Welt zu kreieren, ist eine pä-
dagogische und erziehungswissenschaftliche Aufgabe. Spivak (2013, S. 2) for-
muliert sie als ästhetisches Projekt: „The world needs an epistemological 
change that will rearrange desires.“ Jean-Luc Nancy (2003, S. 51) wiederum 
versteht „La création du monde“ als einen Aufruf zum Kampf: „Kampf des 
Abendlandes gegen sich selbst, des Kapitals gegen sich selbst.“ Es gehe darum, 
eine Symbolisierung der Welt zu erschaffen: „Wie führst du die Welt aus“ 
(ebd.)? Teil der Welt zu sein, heißt, eine Verpflichtung einzugehen und Ver-
antwortung für das eigene Handeln zu übernehmen (vgl. Forster/Scherrer 
2021). Ich möchte darauf mit einer biografischen Erzählung antworten. 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Dekolonialität 75 

 
Woran denkst Du, wenn Du an die Welt denkst? Was waren Deine ersten 

Bilder von der Welt? Woran erinnerst Du Dich? Von welchen Teilen der Welt 
hast Du keine Vorstellung und was hat sich Dir eingeprägt? Kennst Du Ereig-
nisse, von denen Dir gesagt worden ist, sie seien für die ganze Menschheit von 
Bedeutung? 

Heute, wenn ich an die Jahre meiner Kindheit in den 1960er Jahren zurück-
denke, war nahezu die ganze Welt ein dunkler Kontinent. Asien hat nicht exis-
tiert, dunkel nur China; einzig Japan. Ebenso wenig wusste ich von Lateiname-
rika. Es gab Kuba, aber nicht als ein Land mit einer eigenen Geschichte, 
sondern nur als Gefahrenherd für einen dritten Weltkrieg. Auch Russland 
hatte für mich, wie die meisten Länder, nur eine bruchstückhafte Geschichte. 
Es existierte vornehmlich als feindlicher Staat im Kalten Krieg, und ich kenne 
Erzählungen von den Alten über den „Russischen Winter“ und den bedrohli-
chen Kommunismus. Die Welt ‒ das waren die umliegenden Länder Westeu-
ropas und natürlich „Amerika“, wie die Erwachsenen sagten. Die live miter-
lebte Mondlandung war der Inbegriff des Fortschritts und Wohlstands; unser 
Erfolg. 

Und Afrika? Exotische Naturbilder prägten sich mir erst viel später ein. Zu-
erst hörte ich, bei der Aufforderung aufzuessen, von „Biafra-Kindern“. Wörter 
wie diese geisterten ohne Verständnis in meiner Welt herum. Wer um 1960 
geboren wurde, hat vielleicht noch die düsteren Bilder im Kopf, die für eine 
lange Zeit mein Afrikabild geprägt und sich tief in das kollektive Gedächtnis 
der europäischen Öffentlichkeit eingebrannt haben: Bilder von hungernden 
Kindern mit aufgeschwemmten Bäuchen. Ich wusste nichts vom Krieg, von 
Dekolonialisierung und kannte den Namen des Hungerödems „Kwashiorkor“ 
nicht. Erst viel später habe ich gelesen, dass die Gründung von „Médecins sans 
frontières“ auf die Erfahrungen junger französischer Ärzt*innen in Biafra zu-
rückging. Dann habe ich vom intellektuellen Engagement Jean-Paul Sartres er-
fahren, von einer nahezu zweijährigen Haft Wole Soyinkas, der im nigeriani-
schen Konflikt vermitteln wollte, oder von Günther Grass’ öffentlichem 
Aufruf, dass die deutsche Bundesregierung einen „Völkermord vor aller Au-
gen“ (Grass 1968) stoppen solle. Die 68er-Bewegung habe den Biafra-Konklikt 
kleingeredet, beklagte er damals. Bilder von hungernden Kindern waren auf 
den Titelseiten der Magazine „Life“, „Der Spiegel“, „Stern“ oder „L’Express“ 
und in vielen regionalen Zeitungen abgebildet. Das Spendenaufkommen war 
enorm, aber schon nach kurzer Zeit sind diese Bilder verschwunden, und ich 
kann mich nicht erinnern, jemals etwas über die dahinterliegenden Konflikte 
und die Folgen dieses Krieges gehört zu haben. Geblieben ist das Bild, dass in 
Afrika Kinder verhungern. Heute ist diese Geschichte Nigerias durch Chinua 
Achebe, Wole Soyinka, Ken Saro-Wiwa und jüngst durch Chimamanda Ngozi 
Adichies Roman „Half of a Yellow Sun“ literarisch verarbeitet worden. 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



76 Dekolonialität 

 
Biafra hat über einen langen Zeitraum mein Bild von Afrika geprägt, ver-

bunden mit der beruhigenden Erfahrung, in einem besseren Land zu leben. 
Dort ist das Elend, hier ist der Fortschritt, ein sicheres Leben in Wohlstand. 
Biafra ist die düstere Kehrseite meines Bildes von Europa. Das ist keineswegs 
eine singuläre Kindheitserfahrung, sondern Biafra hat sich als Tragödie in das 
kollektive Gedächtnis eingeschrieben (vgl. Heerten 2017). 

Leid und Fortschritt: Weisen der Welterzeugung 

Weit über einen regionalen Konflikt hinaus steht Biafra für ein komplexes his-
torisches Ereignis, das die Welt, den westlichen Blick auf Afrika und das euro-
päische Selbstverständnis als „normative power“ (Manners 2002) verändert 
hat. Bilder aus Biafra appellierten an die Menschen, sich zu engagieren und als 
Teil einer gemeinsamen Welt zu begreifen, die durch die Erfahrung des Lei-
dens gestiftet wird. „Biafra“ perfektioniert ein zentrales Muster der Welterzeu-
gung. Die Welt vergegenständlicht sich in Bildern der Krise und des Leids. Die 
Zerstörung der Welt durch Auswirkungen der Klimakrise radikalisiert dieses 
Bild: die Welt ist katastrophisch. Diese Vorstellung entzieht jeder Pädagogik, 
die auf Zukunft gerichtet ist, den Boden und muss dazu führen, dass Erzie-
hungswissenschaft ihre Episteme revidiert. 

Mit „Biafra“ hingegen wurde Afrika zum Inbegriff eines fernen Leidens. 
Die humanitären Aktionen europäischer Aktivist*innen waren kein gemeinsa-
mer Kampf gegen die Ungerechtigkeiten postkolonialer Gesellschaften, son-
dern eine Hilfsaktion für Notleidende, genauer, für den „viktimisierten Ande-
ren“ (Heerten 2017, S. 391) ohne Geschichte und Stimme [↑Rassismuskritik]. 
In Europa nehme die humanitäre Krise in Afrika Züge eines „Spektakels des 
Leidens“ (ebd.) an. Es erfasst nicht nur das gesellschaftliche Verhältnis zwi-
schen Personen, sondern dehnt sich auf alle gesellschaftlichen Aktivitäten aus 
und wird zur ununterbrochenen Rede (auch der wissenschaftlichen über De-
kolonialität), die die gegenwärtige Ordnung über sich selbst hält; ein lobender 
Monolog mit tautologischen Zügen und symbolischen Aktionen, die politi-
sches Engagement ersetzen (vgl. Debord 1996, S. 24). 

Das westliche humanitäre Engagement in Nigeria befeuert die internatio-
nale Diskussion über Menschenrechte. Seit Biafra gehe es nicht mehr um Ge-
nozid-Prävention oder die politische Bekämpfung globalen Leidens, sondern 
um das Engagement von NGOs und Individuen für Individuen, unterstützt 
von Massenmedien, die Druck auf Regierungen ausüben (vgl. Heerten 2017, 
S. 372). Solche Kampagnen gewinnen in den 1970er Jahren im Kontext des 
Kalten Krieges an Bedeutung. Die politischen Ereignisse von damals – dazu 
gehören die „Konferenz über Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa“, das 
politische und finanzielle Engagement der Vereinigten Staaten, das auch die 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Dekolonialität 77 

 
1978 gegründete NGO „Human Rights Watch“ finanziert hat ‒ haben das heu-
tige Verständnis von Global Citizenship geformt. 

Den Blick verändern 

„Biafra“ ist nicht nur eine biografisch gefärbte Erinnerung, in der die Bilder 
von damals in den heutigen Vorstellungen über die Welt fortleben. Die Erin-
nerung des Kindes, dass Afrika seine Kinder verhungern lässt, hat seine Ent-
sprechung in postkolonialer Politik ehemaliger Kolonialmächte und westlicher 
NGOs, die ihre Interventionen mit der Verantwortung sogenannter „zivilisier-
ter Staaten“ begründen. Die humanitäre und pädagogische Arbeit von NGOs 
wie Oxfam und internationaler Akteure wie der Weltbank oder WTO werden 
immer wieder „as the postcolonial equivalent to the colonial ‚civilizing 
mission‘“ (Heerten 2017, S. 382) kritisiert. Westliche Erzählungen über einen 
geschichtslosen Kontinent, der der internationalen Entwicklung hinterher-
hinkt, bilden die Kehrseite des Bildes, das Europa von sich selbst zeichnet und 
Maßstab für Zivilisation, Fortschritt und Zeitgemäßheit, kurz für die Moderne 
ist (vgl. Bhabha 1994, S. 338 ff.). Sozialwissenschaften wirken an dieser Form 
der Welterzeugung mit und legitimieren sie (vgl. Wallerstein 1995). 

„Biafra“ ist kein Name für das Andere, und über Globalisierung zu forschen 
bedeutet nicht, sich die letzten Winkel dieser Erde anzueignen, sich für das 
Ferne zu interessieren und den „Anderen“ zu entdecken [↑Othering]. Indi-
genous peoples sind keine Ressource für alternative Erziehungsstile, für andere 
Lebensweisen und kosmologische Einsichten [↑Kulturelle Aneignung]. An-
statt das Empire des hegemonialen Wissens zu vergrößern und die Universali-
sierung eigener Werte voranzutreiben, müsste eine Reflexion dieses epistemi-
schen Imperialismus einsetzen. Welche Welten und Relationen generieren wir 
und was sind die Grenzen, Horizonte, Räume und Orte unserer Erfahrungen 
und Wissensproduktionen? Wie zeigen sich darin Freiheit, Entwicklung, Fort-
schritt, Individualität? Kurz: Wie führe ich die Welt aus? 

Abschied von großen Begriffen 

Vielleicht sollte Allgemeine Erziehungswissenschaft bescheiden vorgehen, auf 
große Begriffe verzichten und Anleihe bei Lucien Febvres (vgl. 1933/1990) An-
trittsvorlesung am Collège de France über den Gegenstand der Geschichte 
nehmen. Erziehungswissenschaft könnte die Wissenschaft von der menschli-
chen Reproduktion im Sozialen sein, und Allgemeine Erziehungswissenschaft 
müsste zeigen, unter welchen historischen Bedingungen und mit welchen Mit-
teln „Dinge“ zu erziehungswissenschaftlichen Objekten gemacht werden, mit 
anderen Worten, auf welche Weise Tatsachen festgestellt, mithin konstruiert 
werden (vgl. ebd., S. 20). Den Begriff Globalisierung einzuführen, heißt, die 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



78 Dekolonialität 

 
Narrative der Kolonialität zu untersuchen, die in der Generierung von ↑Wis-
sen und den Regeln ihrer Zirkulation und Legitimation auf einen Horizont 
verweisen, der die Welt ist. Mit der Bildung der Welt erzeugt Erziehungswis-
senschaft „Nicht-Existentes“ (Santos 2014, S. 118 ff.): das weite Feld von Prak-
tiken, die keine politische Resonanz erzeugen, die wir nicht als pädagogische 
wahrnehmen, weil wir keinen Begriff für sie haben, oder die keine institutio-
nelle Anerkennung erfahren und die deswegen niemals Eingang in unsere Wis-
sensarchive finden. Hier wird man Ansätze für dekoloniale Optionen finden.

Edgar Forster (†) 

Bonusmaterial 
Anzaldúa, G. (2012): Borderlands/La Frontera. The New Mestiza. San Francisco • Ciriez, F./Lamy, 
R. (2021): Frantz Fanon [Comic]. Berlin • Deutschlandfunk Kultur/Goethe-Institut (2021): Voice 
Versa – Zwei Sprachen, eine Story [Podcast] • Simpson, L. (2020): Noopiming. The Cure for White 
Ladies. Toronto • Simpson, L. (2014): Land as pedagogy: Nishnaabeg intelligence and rebellious 
transformation. In: Decolonization: Indigeneity, Education & Society. Vol 3, Nr. 3, S. 1‒25 

Literatur 
Abbott, H. P. (2002): The Cambridge introduction to narrative. Cambride • Adick, C. (2008): 
Vergleichende Erziehungswissenschaft. Eine Einführung. Stuttgart • Bhabha, H. K. (1994): The 
location of culture. New York • Cazdyn, E./Szeman, I. (2011): After Globalization. Oxford • 
Danowski, D./Viveiros de Castro, E. (2019): In welcher Welt leben? Ein Versuch über die Angst 
vor dem Ende. Berlin • Debord, G. (1996): Die Gesellschaft des Spektakels. Berlin • Editorial 
(2003): Editorial introduction. In: Globalisation, Societies and Education 1, H. 1, S. 3-11 • Febvre, 
L. (1933/1990): Ein Historiker prüft sein Gewissen. Antrittsvorlesung am Collège de France 1933. 
In: Braudel, F./Davis, N. Z./Febrve, L./Ginzburg, C./LeGoff, J./Koselleck, R./Momigliano, A. 
(Hrsg.): Der Historiker als Menschenfresser. Über den Beruf des Geschichtsschreibers. Berlin, 
S. 15‒29 • Forster, E. (2016): Education and training, knowledge production, and colonial differ-
ence. A perspective from inside Europe. In: Postcolonial Directions in Education 2, H. 2, 217‒240 
• Forster, E./Scherrer, M. (2021): Bildung ‒ Eine Welt bilden. Zum Begriff „mondialisation“ bei 
Jean-Luc Nancy. In: Thompson, C./Brinkmann, M./Rieger-Ladich, M. (Hrsg.): Praktiken und For-
men der Theorie. Wiesbaden • Giroux, H. A. (2015): Education and the crisis of public values. 
Challenging the assault on teachers, students, and public education. New York • Giroux, H. A./ 
Giroux, S. S. (2004): Take back higher education. Race, youth, and the crisis of democracy in the 
post-civil rights era. New York • Heerten, L. (2017): The Biafran war and postcolonial 
humanitarianism. Cambridge • Krajewski, M. (2006): Restlosigkeit. Weltprojekte um 1900. 
Frankfurt/Main • Manners, I. (2002): Normative power Europe: A contradiction in terms? In: 
Journal of Common Market Studies 40, H. 2, S. 235‒258 • Mignolo, W. D. (2000): Local histories/ 
Global designs. Colonialitiy, subaltern knowledges and border thinking. Princeton • Mignolo, 
W. D. (2012): Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der Kolonialität und 
Grammatik der Dekolonialität. Wien • Nancy, J.-L. (2003): Die Erschaffung der Welt oder Die 
Globalisierung. Zürich • Quijano, A. (2007): Coloniality and modernity/rationality. In: Cultural 
Studies 21, H. 2‒3, S. 168–178 • Santos, B. d. S. (2014): Epistemologies of the South. Justice against 
epistemicide. Bolder • Schmitt, C. (1974): Der Nomos der Erde – im Völkerrecht des Jus Publicum 
Europaeum. Berlin • Spivak, G. C. (2003): Death of a Discipline. New York • Spivak, G. C. (2013): 
An aesthetic education in the era of globalization. Cambridge • Suárez-Orozco, M. M./Qin-
Hilliard, D. B. (Hrsg.) (2004): Globalization. Culture and education in the new millenium. Berkeley 
• Veyne, P. (1990): Geschichtsschreibung ‒ Und was sie nicht ist. Frankfurt/Main • Wallerstein, I. 
(1995): What are we bounding, and whom, when we bound social research?. In: Social Research 
62, H. 4, S. 839‒856 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

