
206 Hegemonie 

 
(Hrsg.) (2014): Pierre Bourdieu und Jacques Rancière. Emanzipatorische Praxis denken. Wien • 
Klomfaß, S./Epp, A. (Hrsg.) (2021): Auf neuen Wegen zum Lehrerberuf. Weinheim • Koller, H.-
C. (2009): Bildung als Habituswandel? Zur Bedeutung der Sozialisationstheorie Bourdieus für ein 
Konzept transformatorischer Bildungsprozesse. In: Budde, J./Willems, K. (Hrsg.): Bildung als so-
zialer Prozess. Heterogenitäten, Interaktionen, Ungleichheiten. Weinheim, S. 19–34 • Krais, B./ 
Gebauer, G. (2002): Habitus. Bielefeld • Lange-Vester, A./Teiwes-Kügler, C. (2004): Soziale Un-
gleichheiten und Konfliktlinien im studentischen Feld. Empirische Ergebnisse zu Studierenden-
milieus in den Sozialwissenschaften. In: Engler, S./Krais, B. (Hrsg.): Das Kulturelle Kapital und die 
Macht der Klassenkulturen. Sozialstrukturelle Verschiebungen und Wandlungsprozesse des Ha-
bitus. Weinheim, S. 159–187 • Liebau, E. (2009): Der Störenfried. Warum Pädagogen Bourdieu 
nicht mögen. In: Friebertshäuser, B./Rieger-Ladich, M./Wigger, L. (Hrsg.): Reflexive Erziehungs-
wissenschaft. Forschungsperspektiven im Anschluss an Pierre Bourdieu. Wiesbaden, S. 41–58 • 
Niestradt, F./Ricken, N. (2014): Bildung als Habitus. Überlegungen zum Konzept eines Bildungs-
habitus. In: Helsper, W./Kramer, R.-T./Thiersch, S. (Hrsg.): Schülerhabitus. Theoretische und em-
pirische Analysen zum Bourdieuschen Theorem der kulturellen Passung. Wiesbaden, S. 99–124 • 
Panofsky, E. (1967): Architecture gothique et pensée scolastique. Paris • Rancière, J. (2010): Der 
Philosoph und seine Armen. Wien • Reuter, J./Gamper, M./Möller, C./Blome, F. (Hrsg.) (2020): 
Vom Arbeiterkind zur Professur. Sozialer Aufstieg in der Wissenschaft. Bielefeld • Rieger-Ladich, 
M. (2017): Emanzipation als soziale Praxis. Pierre Bourdieu in der Kritik – und ein Versuch, ihn 
weiterzudenken. In: Rieger-Ladich, M./Grabau, C. (Hrsg.): Pierre Bourdieu: Pädagogische Lektü-
ren. Wiesbaden, S. 335–362 • Rieger-Ladich, M. (2019): Bildungstheorien zur Einführung. Ham-
burg • Rieger-Ladich, M./Grabau, C. (2017): Pierre Bourdieu: Pädagogische Lektüren. Eine Einlei-
tung. In: Rieger-Ladich, M./Grabau, C. (Hrsg.): Pierre Bourdieu: Pädagogische Lektüren. 
Wiesbaden, S. 1–11 • Rosenberg, F. von (2011): Bildung und Habitustransformation. Empirische 
Rekonstruktionen und bildungstheoretische Reflexionen. Bielefeld • Rosenberg, F. von (2017): 
Ambivalenzen und Habitustransformationen. Praxeologische Bildungstheorie und Bildungsfor-
schung im Anschluss an Pierre Bourdieu. In: Rieger-Ladich, M./Grabau, C. (Hrsg.): Pierre Bour-
dieu: Pädagogische Lektüren. Wiesbaden, S. 299–314 • Schütz, L. (1964): Thomas Lexikon. Samm-
lung, Übersetzung und Erklärung der in sämtlichen Werken des hl. Thomas von Aquin vor-
kommenden Kunstausdrücke und wissenschaftlichen Aussprüche. Stuttgart • Seeck, F./Theißl, B. 
(Hrsg.) (2020): Solidarisch gegen Klassismus. organisieren, intervenieren, umverteilen. Münster • 
Sonderegger, R. (2010): Wie emanzipatorisch ist die Habitusforschung? Zu Rancières Kritik an 
Bourdieus Theorie des Habitus. In: Zeitschrift für Literatur- und Theatersoziologie 3, S. 18–39 

Hegemonie 

Der Begriff Hegemonie geht auf das altgriechische Wort hēgemonia zurück. 
Dieses bedeutet sinngemäß ‚Führung‘ oder ‚Führungsrolle‘, und wird zumeist 
in einem militärischen Kontext verwendet. Im Gegensatz zu dem Wort arkhē, 
welches mit ‚Herrschaft‘ übersetzt wird, bezeichnet hēgemonia eine Form der 
Leitung, welche auf dem Einverständnis der untergeordneten Fraktionen be-
ruht. In politischen Debatten des 19. Jahrhunderts erfährt der Terminus eine 
Renaissance. Anfang des 20. Jahrhunderts diskutieren revolutionäre Kräfte in 
Russland darüber, welche gesellschaftliche(n) Gruppe(n) die Hegemonie im 
Kampf gegen den zaristischen Staat übernehmen soll(en). Mittels der Grün-
dungsdokumente der Komintern verbreitet sich der Begriff schließlich in an-
deren nationalen kommunistischen Bewegungen. Dort wird er vor allem für 
strategische Diskussionen herangezogen (vgl. Anderson 2018, S. 11 ff.). 

Die erste systematische Ausarbeitung erfährt der Begriff durch den italieni-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Hegemonie 207 

 
schen Kommunisten Antonio Gramsci. Dieser ist 1921 Mitbegründer der Kom-
munistischen Partei Italiens (PCI) und wird 1924 zu deren Generalsekretär er-
nannt. Im November 1926 wird er durch das faschistische Regime Mussolinis 
verhaftet. Gramsci stirbt im April 1937 nur wenige Tage nach seiner vorzeitigen 
Entlassung aus dem Gefängnis an den gesundheitlichen Folgen der Haft (vgl. 
Bernhard 1999, S. 176). Während seiner Inhaftierung verfasst er umfassende 
Abhandlungen zu Fragen der Politischen Theorie, die später unter dem Namen 
„Gefängnishefte“ Berühmtheit erlangen (vgl. Hartle 2008, S. 454). Diese werden 
zwischen 1929 und 1935 geschrieben. Es handelt sich dabei um beschriebene 
Notizhefte im Umfang von ca. 3000 Seiten, die mit Hilfe von Gramscis Schwä-
gerin Schucht aus dem Gefängnis geschmuggelt werden können (vgl. Bernhard 
1999, S. 176; Krippendorf 1994, o. S.). Dem Konzept der Hegemonie kommt 
innerhalb seiner Ausführungen ein wichtiger Stellenwert zu. 

Bestimmung 

Zentrale Fragen, die Gramsci in den Gefängnisheften behandelt, lauten: Was 
kennzeichnet die kapitalistischen Gesellschaften der zwanziger und dreißiger 
Jahre des vergangenen Jahrhunderts? Wie kann man das Verhältnis zwischen 
Ökonomie, Politik und Kultur theoretisch näher bestimmen und ihre Wech-
selwirkungen greifbar machen? Wie ist der damals aufkommende Faschismus 
zu erklären? Wie lässt sich die kapitalistische Gesellschaftsform überwinden – 
und welche nationalen Besonderheiten gilt es dabei möglicherweise zu beach-
ten (vgl. Cox 1983, S. 162)? 

Im Mittelpunkt von Gramscis Überlegungen steht die Beobachtung, dass 
sich die Klassenherrschaft der Bourgeoisie auf mehrere Säulen stützt. Ausge-
hend von den Produktionsverhältnissen erstreckt sie sich auf den Staat sowie 
den sozio-kulturellen Bereich, in Gramscis Worten: die Zivilgesellschaft. 
Nachdem Marx den ökonomischen Bereich bereits intensiv analysiert hat (vgl. 
Marx 1890/2008), versucht Gramsci, die Rolle von Staat und Zivilgesellschaft 
genauer zu bestimmen. Dabei kommt er zu dem Schluss, dass die Sicherung 
der Herrschaft in beiden Bereichen durch unterschiedliche Mittel sichergestellt 
wird. Wohingegen der Staat zur Durchsetzung seiner Autorität auf Zwang und 
Gewalt zurückgreifen kann, wird im zivilgesellschaftlichen Bereich mittels der 
Vorherrschaft bestimmter Einstellungen und Werte Akzeptanz zur herrschen-
den Ordnung hergestellt. Diese Vorherrschaft bestimmter Denk- und Verhal-
tensweisen bezeichnet Gramsci als Hegemonie (vgl. Adamson 1980, S. 171 ff.). 

Bei der Etablierung von Hegemonie kommt Bildungsinstitutionen wie Schu-
len, Universitäten, Bibliotheken und Museen eine wichtige Rolle zu. Aber auch 
religiöse Organisationen, politische Parteien und Vereinigungen, Massenme-
dien oder Diskussionsforen sind für diesen Vorgang zentral. Neben diesen in Be-
zug auf seine Fragestellung augenfälligen Institutionen geraten jedoch auch ver-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



208 Hegemonie 

 
meintlich neutrale Einrichtungen des öffentlichen Lebens, wie Nachbarschafts-
netzwerke oder Straßennamen, in Gramscis Blick (vgl. Bieling 2002, S. 452). 

Die Entwicklungen in Russland beziehungsweise der Sowjet-Union beo-
bachtet Gramsci mit großem Interesse. In seinen Schriften vergleicht er diese 
mit der Situation der Arbeiterbewegung in Westeuropa: 

„Im Osten war der Staat alles, die Zivilgesellschaft war in ihren Anfängen und gal-
lertenhaft; im Westen bestand zwischen Staat und Zivilgesellschaft ein richtiges 
Verhältnis, und beim Wanken des Staates gewahrte man sogleich eine robuste 
Struktur der Zivilgesellschaft. Der Staat war nur ein vorgeschobener Schützengra-
ben, hinter welchem sich eine robuste Kette von Festungen und Kasematten befand; 
von Staat zu Staat mehr oder weniger, versteht sich, aber gerade dies verlangte eine 
genaue Erkundung nationaler Art“ (Gramsci 1992, S. 874). 

Aufgrund dieser Analyse kommt Gramsci zu dem Schluss, dass die kommu-
nistische Bewegung im Westen eine andere Strategie verfolgen muss, als es die 
Bolschewiki in Russland getan haben. Um diese Unterschiede zu beschreiben, 
greift Gramsci auf militärische Analogien zurück, die die unterschiedlichen 
politischen Kräfteverhältnisse in den verschiedenen Staaten zum Ausdruck 
bringen sollen. Die Ereignisse in Russland charakterisiert er als einen Bewe-
gungskrieg, die politische Arbeit in den westlichen Ländern als einen Stel-
lungskrieg. Da die Hegemonie der Bourgeoisie in Großbritannien, Frankreich, 
Deutschland und Italien stark ausgeprägt ist, bedarf es laut Gramsci des Auf-
baus einer auf der Arbeiterklasse und ihrer Verbündeten basierenden Gegen-
hegemonie innerhalb der Zivilgesellschaft, bevor die Bourgeoisie auf dem Ter-
rain der Politik und der Produktionsverhältnisse herausgefordert werden kann 
(vgl. Cox 1983, S. 164 ff.) [↑Klasse]. 

An dieser Stelle ergibt sich jedoch ein Problem, das auch schon Marx zu 
schaffen machte. Wie kann die Arbeiterklasse Bewusstsein über ihre eigene 
Lage erlangen, wenn sie doch der Mittel, die zur Erlangung dieses Bewusstseins 
notwendig wären, beraubt wurde? Interessiert an dem Themenkomplex ‚ver-
stehen und handeln‘ kritisiert Gramsci das Wissenschaftsverständnis einiger 
anderer Theoretiker der Arbeiterbewegung. Erstens gelte es, auch das Erken-
nen als eine aktive Tätigkeit zu verstehen und dessen Bedeutung für politisches 
Handeln zu berücksichtigen.1 Zweitens sei das Geschichtsverständnis mancher 
marxistischer Theoretiker, wie beispielsweise das von Kautsky und Plechanov, 
zu stark von positivistischen und deterministischen Annahmen durchdrun-
gen. Diese Sichtweise stehe in der Gefahr, menschliches Bewusstsein und 

 
                                                                 
1  Gramsci argumentiert hier vor allem gegen Bukharins Auffassung von Theorie und The-

oriebildung (vgl. Adamson 1980, S. 123). 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Hegemonie 209 

 
menschliche Aktivität als gestaltende Kräfte der Geschichte auszublenden (vgl. 
Adamson 1980, S. 111 ff.). 

Gramsci möchte sich daher dem subjektiven, aktiven Moment annähern, 
ohne dabei in eine Überhöhung des Individuums zu verfallen. Einer selbst-be-
wussten Praxis – also dem politischen Handeln unter Kenntnis der eigenen 
Lage – gesteht er eine historisch kreative Rolle zu. Sie ist die Voraussetzung, 
damit Menschen ihre eigene ↑Geschichte machen können. Ein rein instrumen-
telles Theorieverständnis, wie es in der Formulierung einer „theory for prac-
tice“ zum Ausdruck kommt, sieht er als Problem an (Adamson 1980, S. 112). 
Stattdessen möchte er den Marxismus zu einer „theory of practice“ (ebd.) wei-
terentwickeln: einer Theorie, die die menschliche Praxis, inklusive des eigenen 
politischen Handelns, philosophisch reflektiert und somit über sich selbst auf-
geklärt ist (vgl. ebd.). 

Verwendung 

Gramscis theoretische Überlegungen werden in zahlreichen sozialwissen-
schaftlichen Disziplinen rezipiert. In der politikwissenschaftlichen Subdiszip-
lin Internationale Beziehungen greift Cox Gramscis Hegemoniekonzept auf, 
um die globalen Kräfteverhältnisse zu analysieren (vgl. Cox 1983). Innerhalb 
der Staatstheorie gibt Gramscis Denken Althusser und Poulantzas wichtige 
Anregungen (vgl. Althusser 1970; Poulantzas 1978). Im Bereich der Cultural 
Studies ist es Hall, der die gramscianische Analyse auf die zeitgenössische Ge-
sellschaft in Großbritannien überträgt (vgl. Hall 2014). Der Historiker Guha 
wiederum gründet gegen Ende der 1960er Jahre die gramscianisch inspirierte 
Zeitschrift Subaltern Studies. Aus diesem Forschungskontext heraus wird un-
ter anderem der Unabhängigkeitskampf in Indien analysiert (vgl. Guha 1997). 
Heute ist die Subaltern Studies Group ein wichtiges Forum Postkolonialer The-
orie (vgl. Anderson 2018, S. 132 ff.). Im Bereich der Sozialtheorie arbeiten 
Laclau und Mouffe gegenwärtig an einer poststrukturalistischen Analyse hege-
monialer Diskurse und hegemonialer Identitätsentwürfe (vgl. Laclau/Mouffe 
2001; Laclau 2000). 

Wie wurden Gramscis Theorieentwürfe in der Erziehungswissenschaft  
rezipiert? Ein signifikanter Teil der Publikationen bezieht sich auf das The-
menfeld Politische Bildung (vgl. Bernhard 1999; Bernhard 2009; Mayo 2006; 
Sternfeld 2009). Gramscis Kontribution zu diesem Teilbereich der Erziehungs-
wissenschaft besteht unter anderem in einer Verknüpfung des Bildungsgedan-
kens mit Konzepten der politischen Epistemologie. Er spricht sich zunächst für 
eine Bildungsarbeit aus, die die konkreten Sozialisationsverhältnisse und Lern-
bedingungen der Menschen berücksichtigt. In seinen Blick gerät dabei auch 
die „Alltagsphilosophie“, zu der der „Alltagsverstand“ sowie die „Alltagsspra-
che“ gehören (Bernhard 2009, S. 636). Beide formieren sich im Kontext gesell-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



210 Hegemonie 

 
schaftlicher Erfahrungen. Die Alltagsphilosophie beziehungsweise spontane 
Philosophie ist zunächst meist reaktiv, reflexionsarm und teilweise auch in sich 
widersprüchlich. Sie kann jedoch als Ausgangspunkt einer bewussten Refle-
xion der eigenen (persönlichen wie gesellschaftlichen) Situation genutzt wer-
den. Dabei hofft Gramsci weniger auf „explosionsartige Mentalitätsumbrüche“ 
(Bernhard 2009, S. 637), sondern auf kontinuierliche Veränderung, die nicht 
unbedingt linear erfolgen muss. Ziel der politischen Bildungsarbeit ist, die 
Menschen zu befähigen, ihre eigenen Lebensverhältnisse aktiv und bewusst zu 
gestalten (vgl. Adamson 1980, S. 112 f.). 

Das pädagogische Verhältnis bei Gramsci lässt sich jedoch auch spezifisch 
unter dem Gesichtspunkt hegemonialer und gegenhegemonialer Bestrebun-
gen betrachten. Bildungsarbeit ist für den Stellungskrieg innerhalb der Zivilge-
sellschaft wesentlich. Wissensproduktion und -vermittlung sowie das Führen 
von Debatten sind für die Herstellung von Zustimmung und Einverständnis 
zu den herrschenden Verhältnissen zentral. Da sowohl Hegemonie als auch 
Gegenhegemonie über Lernprozesse erreicht werden, betrachtet Gramsci die 
Kämpfe um Hegemonie als pädagogisches Verhältnis. Hier nimmt er insbe-
sondere die Rolle von Intellektuellen in den Blick.2 Er unterscheidet dabei zwi-
schen „traditionellen“ und „organischen“ Intellektuellen (Gramsci 1992, 
S. 517 f.). Traditionelle Intellektuelle sind kaum öffentlichkeitswirksam und 
meist nur in einem kleinen Kreis von Fachkolleg*innen aktiv. Organische In-
tellektuelle hingegen haben eine Verbindung zum Stellungskrieg, insofern sie 
aus gesellschaftlichen Gruppen hervorgehen und deren Weltsicht und Interes-
sen vertreten. Sie spielen daher eine wichtige Rolle im Kampf um Hegemonie 
(vgl. Sternfeld 2009, S. 65 ff.). 

Die Schule betrachtet Gramsci in ihrer Funktion als öffentliche Einrichtung 
der Wissensvermittlung und zentralen Kampfplatz beim Ringen um Hegemo-
nie (vgl. Sternfeld 2009, S. 69). Ähnlich wie Bourdieu betrachtet Gramsci die 
Schule seiner Zeit als Institution, die dazu beiträgt, die Angehörigen der Ober- 
und Mittelklassen zu privilegieren (vgl. Burawoy 2012, S. 103 ff., 113 ff.). Sein 
Anliegen ist es, allen Menschen – unabhängig von ihrer Klassenzugehörigkeit 
– Bildung zukommen zu lassen, um sie zu befähigen, ihre eigenen Interessen 

 
                                                                 
2  Gramsci differenziert an dieser Stelle: „Alle Menschen sind Intellektuelle, könnte man 

daher sagen; aber nicht alle Menschen haben in der Gesellschaft die Funktion von Intel-
lektuellen (so wird man, weil jeder einmal in die Lage kommen kann, sich zwei Eier zu 
braten oder einen Riß in der Jacke zu flicken, nicht sagen, alle seien Köche und Schnei-
der).“ (Gramsci 1996, S. 1500) Gramsci spricht daher niemandem intellektuelle Tätigkeit 
ab, macht aber gleichwohl darauf aufmerksam, dass aufgrund der gesellschaftlichen Ar-
beitsteilung nicht alle Menschen die gleichen Möglichkeiten sowohl zur Entfaltung ihrer 
intellektuellen Tätigkeit als auch zur Teilnahme am Stellungskrieg haben (vgl. Sternfeld 
2009, S. 66 f.). 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Hegemonie 211 

 
zu erkennen und die Hegemonie der Bourgeoisie herauszufordern. Dies 
möchte er durch die Einrichtung einer Einheitsschule, der eine wichtige Rolle 
im politischen Stellungskrieg zukommt, erreichen (Burawoy 2012, S. 116). 

An dieser Stelle deutet sich an, dass eine Zusammenführung bourdieuscher 
Analysen des Bildungssystems und seiner Funktionen mit dem gramsciani-
schen Theorieentwurf durchaus fruchtbar sein könnte. Anknüpfungspunkte 
ergeben sich hier auf gleich mehreren Ebenen. Einerseits könnten die weiter 
oben angeführten Überlegungen zur Alltagsphilosophie Verbindungen zur 
Habitusforschung möglich machen und jenen Arbeiten neue Impulse verlei-
hen, die um eine soziale Situierung des Erkenntnissubjekts bemüht sind [↑Ha-
bitus]. Darüber hinaus lässt sich sowohl bei Gramsci als auch bei Bourdieu 
(1977) der Versuch erkennen, eine materialistische Praxistheorie zu entwerfen. 
Dies könnte für all jene Forschenden interessant sein, die sich den einzelnen 
Praktiken von Bildungs- und Sozialisationsprozessen zuwenden. Nicht zuletzt 
lassen sich auch im wissenschaftstheoretischen Bereich Parallelen zwischen 
den beiden Theoretikern erkennen. Gramsci formuliert das Anliegen, den 
Marxismus zu einer „theory of practice“ weiterzuentwickeln, die die Bedin-
gungen der eigenen Tätigkeit – inklusive der eigenen philosophischen Tätig-
keit – kritisch reflektiert. Dies erinnert an Bourdieus Forderung nach einer 
Selbst-Reflexivität der theoretischen Arbeit (vgl. Hark 2014, S. 203 ff.), die in 
der Erziehungswissenschaft bereits seit einigen Jahren rezipiert wird (vgl. Frie-
bertshäuser/Rieger-Ladich/Wigger 2006).

Jule Janczyk 

Bonusmaterial 
Amani, E. (2021): Die beste Instanz [Talkshow]. Deutschland: 1 Takes Film • Bernhard, A. (2005): 
Antonio Gramscis Politische Pädagogik. Grundrisse eines praxisphilosophischen Erziehungs- und 
Bildungsmodells. Hamburg • Del Fra, L. (1977): Antonio Gramsci – Die Jahre im Kerker [Film]. 
Italien • Nonhoff, M. (2021): Hegemonietheorien zur Einführung. Hamburg • Steinmayr, M. 
(2021): Vereinnahmung eines Widerstandskämpfers. Die postkoloniale Theorie biegt sich den 
marxistischen Intellektuellen Antonio Gramsci zurecht. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 
16.06.21, Nr. 136, S. N 4 

Literatur 
Adamson, W. L. (1980): Hegemony and Revolution. A Study of Antonio Gramsci’s Political and 
Cultural Theory. Berkeley • Anderson, P. (2018): Hegemonie. Konjunkturen eines Begriffs. Berlin • 
Althusser, L. (1970): Ideologie und ideologische Staatsapparate. Hamburg • Bernhard, A. (1999): 
Bildung und Erziehung im Konzept kultureller Hegemonie. Gramscis Kritik der italienischen Schul-
reform und der internationalen Reformpädagogik und sein Modell einer humanistischen Einheits-
schule. In: Tertium comparationis 5, H. 2, S. 175–188 • Bernhard, A. (2009): Wissen und Intellek-
tualität – Antonio Gramscis Kritik an reformpädagogischen Bildungsvorstellungen und seine 
Epistemologie der Bildungsarbeit. In: Paedagogica Historica 45, H. 4-5, S. 631–643 • Bieling, J. 
(2002): Die politische Theorie des Neo-Marxismus. Antonio Gramsci. In: Brodocz, A./Schaal, G. S. 
(Hrsg.): Politische Theorien der Gegenwart I. Eine Einführung. Opladen, S. 439–470 • Bourdieu, P. 
(1977): Outline of a Theory of Practice. Cambridge • Brodocz, A./Schaal, G. S. (Hrsg.) (2002): Poli-
tische Theorien der Gegenwart I. Eine Einführung. Opladen • Burawoy, M. (2012): Conversation 5: 
Pedagogy of the Oppressed. Freire meets Bourdieu. In: Burawoy, M. (Hrsg.): Conversations with 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

