
268 Leiblichkeit 

 
kraft. Frankfurt/Main • Bünger, C./Czejkowska, A. (Hrsg.) (2020): Political Correctness und pä-
dagogische Kritik. Jahrbuch für Pädagogik 2018. Frankfurt/Main • Degele, N. (2020): Political Cor-
rectness. Warum nicht alle alles sagen dürfen. Weinheim • Deinet, U./Reutlinger, C. (Hrsg.): Tä-
tigkeit – Aneignung – Bildung. Positionierungen zwischen Virtualität und Gegenständlichkeit. 
Wiesbaden • Hamade, H. (2020): Warum linke und rechte Identitätspolitik nicht das Gleiche sind. 
Deutschlandfunk: Politisches Feuilleton. https://www.deutschlandfunkkultur.de/kulturelle-aner-
kennung-warum-linke-und-rechte.1005.de.html?dram:article_id=473709 (Abfrage: 08.02.2020) • 
Han, H.-C. (2019): Moving from Cultural Appropriation to Cultural Appreciation. In: Art Educa-
tion 72, H. 2, S. 8–13 • Hahn, H.-P. (2011): Antinomien kultureller Aneignung: Einführung. Zeit-
schrift für Ethnologie 136, H. 1, S. 11–26 • Kastner, J. (2017): Popkultur-Debatte. Was ist kulturelle 
Aneignung? Deutschlandfunk: Essay und Diskurs. https://www. deutschlandfunk.de/popkultur-
debatte-was-ist-kulturelle-aneignung.1184.de.html?dram:article_ id=397105 (Abfrage: 26.01.2021) • 
Krieg, D. (2019): WTF is Cultural Appropriation? In: Berendsen, E./Cheema, S.-N./Mendel, M. 
(Hrsg.): Triggerwarnung. Identitätspolitik zwischen Abwehr, Abschottung und Allianzen. Berlin, 
S. 105–114 • Mecheril, P. (2020): Kulturelle Differenz. In: Weiß, G./Zirfas, J. (Hrsg.): Handbuch 
Bildungs- und Erziehungsphilosophie. Wiesbaden, S. 305–316 • Pitts, J. (2020): Afropäisch. Eine 
Reise durch das schwarze Europa. Berlin • Reckwitz, A. (2019): Das Ende der Illusionen – Politik, 
Ökonomie und Kultur in der Spätmoderne. Berlin • Reichenbach, R. (2000): ‚Es gibt Dinge, über 
die man sich einigen kann, und wichtige Dinge.‘ Zur pädagogischen Bedeutung des Dissenses. In: 
Zeitschrift für Pädagogik 46, H. 6, S. 795–807 • Rogers, R. A. (2006): From Cultural Exchange to 
Transculturation: A Review and Reconceptualization of Cultural Appropriation. In: Communica-
tion Theory 16, H. 4, S. 474–503 • Tate, G. (2003): Everything but the Burden. What White People 
are Taking from Black Culture. New York 

Leiblichkeit 

Die theoretische und praktische Befassung mit der menschlichen Leiblichkeit 
hat eine lange, wechselhafte Geschichte (vgl. Meyer-Drawe 2004a; 2010). Der 
Körper wurde und wird als athletischer oder kriegerischer ertüchtigt. Ihm gilt 
im Hinblick auf seine Gesundheit eine diätetische und medizinische Sorge. Er 
wird im theologischen Sinne verdächtigt, aber auch glorifiziert, im Rahmen der 
Entwicklung bürgerlicher Gesellschaften zivilisiert und diszipliniert sowie un-
ter der Maßgabe einer fortschrittlichen Wissenschafts- und Technikgeschichte 
objektiviert und manipuliert. In Bezug auf das menschliche Erkennen steht er 
immer wieder in Verdacht, die Vernunft zu verwirren. Dagegen gilt ihm in der 
ästhetischen Erfahrung und im Sport besondere Aufmerksamkeit. Im Hinter-
grund stehen historisch wandelbare erzieherische Motive, Ziele und Praktiken. 
Fraglos ist, dass der Mensch leiblich existiert. Entscheidend war und ist, ob und 
wie der Leib ein jeweils spezifisches Interesse auf sich zieht. 

Sowohl schriftliche Überlieferungen als auch Bildzeugnisse bekunden in 
immenser Fülle die Mehrdeutigkeit des Leibes, wobei einige Motive immer 
wieder auftauchen. Grundlegend für das Verständnis der vorklassischen Zeit 
sind die Epen von Homer. Hier erscheint der Leib im Sinne von soma vor allem 
als Leiche und als fremder Körper. Im Unterschied zu Homer gebraucht He-
siod in seiner Kritik der aristokratischen Körperkultur soma zur Bezeichnung 
des lebendigen, sinnlichen Leibes. Die Übung des Leibes und dessen Relevanz 
für die gesamte Bildung wird kontrovers diskutiert. Der spartanischen Erzie-

L 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Leiblichkeit 269 

 
hung stets bereiter wetteifernder Kriegskörper steht die Unterweisung in  
Musik sowie Gymnastik im demokratischen Athen gegenüber, in deren Mit-
telpunkt der schöne Kampf, das tugendhafte Leben und damit die maßvolle 
Leiblichkeit steht. In der Klassik wie auch später im Hellenismus wird Weich-
lichkeit verachtet. Platons Konzept vom Leib steht in der orphischen Tradition 
und ist der pythagoreischen Seelenwanderungslehre verpflichtet. Damit 
kommt die archaische Auffassung von der Fremdheit des Leibes wieder ins 
Spiel und wird zum Wortspiel soma – sema gesteigert, was meint, dass der Leib 
Grab oder Kerker der Seele sei. Platon kennt die Lust, welche dieses Gefängnis 
bereitet, und weiß, dass die Verachtung des Leibes gleichzeitig seine Bewunde-
rung bedeutet. Das bezeugt auch die streng reglementierte Knabenliebe, die 
nicht der Entfesslung der Sinnlichkeit, sondern der Übung im maßvollen Um-
gang mit dem Begehren gilt. Weder eine beruflich ausgeübte Athletik noch 
eine mit der Medizin konkurrierende übertriebene Diätetik und Gymnastik 
finden seine Zustimmung, weil sie der Vernunft die Kraft entziehen. Bei Aris-
toteles betrifft die Erziehung des Leibes die gesamte Lebensführung. Die An-
leitung zu einem sorgsamen Umgang umfasst sowohl die ethische als auch die 
politische Dimension. Hierin spiegelt sich seine Grundüberzeugung wider, 
dass Leib und Seele zusammengehören. Die Seele ist die gestaltende Kraft, die 
den Leib zu ihrer Verwirklichung braucht. 

Das Verhältnis von Leib, Vernunft und Sinnlichkeit 

Auch in der Folgezeit verflechten sich über die Leiblichkeit medizinische, ethi-
sche, politische und pädagogische Überlegungen und Praktiken. In den helle-
nistischen Schulen ist der Umgang mit der Sinnlichkeit ununterbrochen  
Gegenstand der Thematisierung. Ziel ist die Einübung in tugendhafte Lebens-
formen. Dies ist auch eine Antwort auf die Unruhen, die durch die Eroberun-
gen Alexanders des Großen und die nach seinem Tode folgenden politischen 
und gesellschaftlichen Krisen entstehen. Sehr unterschiedliche Kulturen be-
gegnen einander. Neben den traditionsbildenden Bereicherungen bedeutet 
dies auch immer die Bemühung um eigene Lebensstile, vor allem im Hinblick 
auf das, was in Abgrenzung dazu als Verweichlichung oder als Barbarei wahr-
genommen wird. Entscheidend ist die Lebensweise, die gemeinsam eingeübt 
wird und die zumeist auf eine politische Führungsrolle vorbereiten soll, deren 
Kern die Selbstregierung bildet. Trotz der Unterschiede im Einzelnen bildet 
die Sehnsucht nach Seelenruhe (ataraxia) eine typische Signatur im Umgang 
mit den menschlichen Sorgen und Ängsten. Vorausgesetzt wird, dass die Leib-
lichkeit der menschlichen Existenz als solche nichts Verwerfliches sei. Ent-
scheidend ist die Frage danach, ob sie unter die Herrschaft der Vernunft zu 
bringen ist. Ein ethisches Urteil bezieht sich deshalb stets auf den logos, der 
seine Regierungsfunktion in tauglicher oder untauglicher Weise ausübt. A-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



270 Leiblichkeit 

 
taraxie, maßvolles Empfinden (metriopatheia) und damit die Vermeidung von 
Aufregung und Beunruhigung sind wichtig. Aber auch die Frage nach dem 
Glück bleibt aktuell wie bei Epikur, der ermuntert, auf die Stimme des Fleisches 
zu hören, um Bedürfnisse zu befriedigen. In der Stoa bedeutet Glück dagegen 
apathia, also den Verzicht auf das, was man nicht erreichen kann. Nur wenn 
der logos dem Trieb des Handelns zustimmt, ist man davor geschützt, durch 
die Dinge oder das schlechte Vorbild anderer verführt zu werden. Auch Marc 
Aurels Selbstbetrachtungen besinnen sich auf eine Freiheit, die diesseits eines 
herrischen Leibes zu suchen ist. Gemeinsam ist den im Einzelnen sehr unter-
schiedlichen Auffassungen, dass mit unserem Leib unsere Hinfälligkeit und die 
Gefahr der Verführung der Vernunft gegeben ist. Die Übungen in einem tu-
gendhaften Leben ignorieren die Sinnlichkeit nicht, sie beherrschen sie, wie 
man ein Instrument beherrscht, um Unglück durch ihre Übermacht zu ver-
meiden. In praktischer Hinsicht wird im Verlaufe der ↑Geschichte stets das 
Ungebärdige des Leiblichen befürchtet, beobachtet und gebändigt. In Bezug 
auf die Erkenntnis des Wahren lebt die Skepsis fort, dass der Leib mit dem 
Schein paktiert und nicht mit dem Sein. 

Der Leib: Gottesgabe oder Teufelswerk? 

Im pädagogischen Raum dominieren im Mittelalter die körperliche Ertüchti-
gung zum Ritter und die klösterliche Bildung. Die Leiblichkeit spielt mit Bezug 
auf die Bibel sehr unterschiedliche Rollen. Sie erinnert zum einen stets an die 
Erbsünde. Zum anderen verbindet sie den Menschen mit Christus, dem 
fleischgewordenen Gottessohn. Sie wird also im Rahmen der Erziehung unter 
unaufhörlichen Verdacht gestellt, aber auch als gottgewollt akzeptiert. Dabei 
fließen sehr verschiedene Entwicklungen zusammen. Hellenistische Lebens-
formen verbinden sich mit asketischen Grundzügen einer jenseitigen Welt-
sicht, die ihr Maß an einem extramundanen Gott nahm. Gleichzeitig wird mit 
der Doppelnatur Christi eine erlöste Leiblichkeit glorifiziert. Aurelius Augusti-
nusʼ Auseinandersetzung mit dem von ihm zunächst geteilten Manichäismus 
und dessen Leibfeindlichkeit berücksichtigt das christlich-biblische Gedan-
kengut und das zeitgenössische Menschenbild, behält aber eine gnostische Fär-
bung, die sinnfällig in der Differenz von geistigem Gottes- und fleischlichem 
Menschenstaat wird. Mit Paulus ist Augustinus der Überzeugung, dass die Na-
tur des Fleisches als solche nicht böse ist. Das Teuflische entsteht, wenn der 
Mensch sich nur nach sich selbst richtet und nicht nach Gott. Mit Selbstkastei-
ungen, Geständnispraktiken und harter körperlicher Arbeit wird der Kampf 
mit dem Teufel aufgenommen. Im Hochmittelalter wird die Privilegierung der 
geistigen Gesinnung durch den Neuplatonismus durchbrochen, und zwar un-
ter dem Einfluss der wieder aufgefundenen metaphysischen Schriften des Aris-
toteles, die im Übergang zum 13. Jahrhundert durch die Vermittlung arabi-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Leiblichkeit 271 

 
scher Kommentatoren zugänglich werden und rasch an Bedeutung gewinnen. 
Vor allem Thomas von Aquin trägt in seinem Versuch, die platonische und die 
aristotelische Philosophie mit dem Christentum zu vermitteln, dazu bei, die 
Geringschätzung des Leibes in Zweifel zu ziehen. Nach ihm braucht die 
menschliche Vernunft den Leib, weil allein dieser die Wirklichkeit empfangen 
kann. Thomas von Aquin wertet die Welt als Gottes Schöpfung auf. Mit ihm 
erreicht eine Entwicklung ihren Höhepunkt, die in der anwachsenden Rele-
vanz vernünftiger Erkenntnis besteht. Diese ist nicht länger dem Glauben un-
tergeordnet, sondern als Gottesgabe eine eigenständige Weise, an die Wahrheit 
zu gelangen. 

Bis in Martin Luthers Reformation bleibt die augustinische Theologie wirk-
sam und erreicht mit dessen eigenwilliger Paulusinterpretation einen gewissen 
Höhepunkt in der Betonung der inneren Frömmigkeit, in der das Fleisch zum 
Widersacher der Seele wird. Klöster sind „Nester des Teufels“. Sie taugen nicht 
zur Erziehung. Nur Gottes Wort vermag es, die Jugend aus den Fallstricken des 
Bösen zu befreien. Sein großer Kontrahent in Sachen des freien Willens, Eras-
mus von Rotterdam, leidet unter dem Stumpfsinn klösterlicher Bildung und 
den Vorurteilen gegenüber den sogenannten Heiden. Er widmet sich neben 
der Bibellektüre den klassischen antiken Werken, um deren überzeitlichen Bil-
dungssinn in Erinnerung zu rufen. Er kämpft für Bildung. Er setzt auf die 
menschliche Vernunft. Zur ↑Erziehung gehören nach ihm die „Vorschule der 
Frömmigkeit“, die begeisterte Aneignung der septem artes liberales und 
schließlich der formvollendete Umgang miteinander. Das Markenschild der 
Gebildeten wird eine unaufdringliche, unauffällige und aufrichtige Haltung, 
die von den Augen über die Lippen, die Nase bis hin zu den Schamteilen und 
Beinen samt Füßen reicht. Erasmusʼ Umgangserziehung (vgl. Zirfas 2013) ge-
hört in den Kreis damals üblicher Manierenschriften, welche die Zivilisierung 
der Lebensart unter den Bedingungen der sich verändernden Gesellschaft be-
handeln. Die Formierung vormoderner Staaten ist auf die Regelung privater 
und öffentlicher Kommunikationen angewiesen. Der aggressive ritterliche 
Kampf ist nicht länger der Prototyp für das Austragen von Konflikten. Die un-
mittelbaren körperlichen Kontakte passen nicht in eine Gesellschaft, in der 
sich die Menschen aufgrund der Urbanisierung kaum noch aus dem Wege ge-
hen können, die ihre Macht komplizierten wirtschaftlichen Beziehungen ver-
danken und die ihre Ordnungen durch rationale Administration etablieren. 

Der wissenschaftliche Blick: Der Leib als Körpermaschine 

Die Beherrschung der Affekte gehört in eine Situation, in welcher der Körper 
auf sehr unterschiedlichen Gebieten eine erhöhte Aufmerksamkeit erfährt. So 
bedeuten die Innovationen der Kriegsführung, unter anderem der Einsatz des 
Schießpulvers, auch eine „Zivilisierung“ des Krieges. Die neuen Waffen erfor-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



272 Leiblichkeit 

 
dern eine strenge Kontrolle und militärischen Gehorsam. Neue Verletzungen 
führen zu medizinischen Entwicklungen, wie sie etwa die Prothesentechnik 
zeigt. Überhaupt macht die medizinische Forschung enorme Fortschritte, die 
auch durch die immer wieder ausbrechenden Seuchen angetrieben werden. 
Der menschliche Körper wird seziert und rekonstruiert. Kunst und Anatomie 
arbeiten Hand in Hand, wie dies die beeindruckenden Arbeiten von Leonardo 
da Vinci belegen. In zunehmendem Maße verbindet sich die Ehrfurcht vor der 
Schönheit des geschaffenen Leibes mit seiner Objektivierung durch den wis-
senschaftlichen Blick. 

Der menschliche Körper steht im Schnittpunkt von erzieherischen Bemü-
hungen um seine Zivilisierung und Disziplinierung, die sowohl auf das reale 
Elend aufgrund von Armut und Krankheit reagieren als auch auf die Dynamik 
gesellschaftlicher Transformationsprozesse, von wissenschaftlichen Erfor-
schungen und von künstlerischen Verehrungen, wobei er immer noch in der 
Schöpfungsordnung beheimatet ist. Die unzivilisierte Sinnlichkeit wird ihr Re-
fugium selbst in der Kunst immer wieder zu erkämpfen haben. 

Mit Beginn der Neuzeit setzt sich ein Leibverständnis in Theorie und Praxis 
durch, das sich auf Objektivität im Erkennen und Dressur des Verhaltens rich-
tet. Auf dem Hintergrund zahlreicher Entwicklungen bringt René Descartes 
die entscheidenden Ergebnisse auf den Begriff. Die Suche nach einem uner-
schütterlichen Fundament des Erkennens mündet in die Koinzidenz von ego 
cogito und ego existo. Diese Gewissheit gründet in der Sicherheit des Erken-
nenden, dass wenn auch alles in Zweifel zu ziehen ist, ich bin, indem ich 
zweifle. Es gibt keine verborgenen Qualitäten und okkulten Bezüge mehr, son-
dern nur noch Gestalten und Bewegungen, die der analytische Verstand er-
kennt und die das synthetische Verfahren zusammenfügt. Die Welt wird ma-
thematisiert. 

In seinen Untersuchungen zum menschlichen Körper betrachtet Descartes 
diesen als eine Maschine, die wie eine Räderuhr oder auch wie die komplizier-
ten Springbrunnenanlagen in den französischen Parks funktioniert. In seiner 
Physiologie erörtert er den Zusammenhang von Korpuskeln und einer durch 
Wärme bestimmten Bewegung einer einmal in Gang gesetzten Körperma-
schine, in der die glande, die berühmte Zirbeldrüse, mit Hilfe eines Stabs von 
spiritus animales oder esprits animaux, den Lebensgeistern, regiert. Der 
Mensch stirbt nicht, weil seine Seele entweicht, sondern weil sein Funktions-
system zerstört ist. Auch die Leidenschaften des Menschen sind physisch ver-
ursacht, und zwar durch die Unruhe der Zirbeldrüse, was Descartes zum An-
lass komplizierter Konstruktionen nimmt. In diesen Kontext gehört auch die 
Frage nach der Erziehung, die als Verfahren diskutiert wird, Macht über die 
Leidenschaften zu erlangen, die in unerwünschter Weise Bewegungen der 
Hirndrüse verursachen. Man kann sie dadurch verändern, dass man die eine 
Gewohnheit durch die andere ersetzt. Das klingt wie ein „Behaviorismus avant 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Leiblichkeit 273 

 
la lettre“, und Descartes meint Dressur, wenn er von der Regelung der Hirnbe-
wegungen spricht. 

Die französischen Aufklärer greifen das Konzept der leidenschaftlichen 
Maschine auf, um ihre Erziehungsvorstellungen zu präzisieren. Allerdings 
bleibt strittig, ob man Seele und Leib so trennen könne, wie Descartes vor-
schlug. Im Rahmen ihrer Kritik an den politischen Umständen und vor allem 
an der heuchlerischen Moral, die durch die kirchliche Dogmatik und den Miss-
brauch der Herrschenden verursacht wird, steht für die Frühmaterialisten das 
Glück im Zentrum der erzieherischen Aufgabe. Erstmals wird eine technomor-
phe Körpervorstellung explizit gegen theologische Traditionen ins Feld ge-
führt, was den entsprechenden Schriften jeweils Verbot und Verbrennung be-
schert. 

Erziehung kann hier nur deshalb eine eminente Bedeutung haben, weil alle 
Menschen von Natur aus gemeinsame Anlagen haben, Schmerz und Lust zu 
empfinden. Zeitgenössische Androiden repräsentieren in diesem Sinn sich 
selbst bewegende und organisierende Systeme. Sie bewegen sich scheinbar von 
selbst und geben zur Ehre ihres menschlichen Schöpfers den Blick auf ihre 
kunstvolle Mechanik frei. Erziehung hat die Aufgabe, das reibungslose Funk-
tionieren der lebendigen Automaten im Sinne des größtmöglichen Glücks zu 
garantieren. Auch in Jean-Jacques Rousseaus Erziehungsvorstellungen spielen 
die Empfindungen eine große Rolle. Der Leib darf nach ihm weder verachtet 
noch erhöht werden. Seine Sinnlichkeit unterliegt einer strengen Regierung. 
Die Übungen des Leibes und die des Geistes sollen der wechselseitigen Ent-
spannung dienen. Die sogenannte natürliche Umgebung, in der die Dinge zu-
nächst als Erzieher der Sinne fungieren, erweist sich bei näherem Hinsehen als 
eine von den Erziehenden minutiös durchkonstruierte artifizielle Welt, in der 
die Materialien als Vollstrecker eines unsichtbaren pädagogischen Willens wir-
ken. 

Disziplinierter Körper und freier Geist 

Während in der deutschen Aufklärung im Einsatz für Freiheit die Maschinen-
doktrin verachtet wird, werden in realen Praktiken Leiber in Maschinen trans-
formiert. In der Disziplinargesellschaft werden gelehrige Körper zu ihrem ei-
genen Nutzen in der fragilen Balance von Brauchbarkeit, Vollkommenheit und 
Glückseligkeit produziert. Gerade das Animalische, das Ungebärdige am 
menschlichen Körper wird nicht nur durch diätetische Praktiken und Turn-
übungen mit einem Korsett versehen, sondern in Militärausbildung und in der 
Schule durch und durch kontrolliert. 

Im Philanthropinismus ist der Körper der Heranwachsenden dauernder 
Gegenstand von theoretischen Erwägungen und praktischen Übungen. Die 
aufkommende bürgerliche Gesellschaft ist auf disziplinierte Körper angewie-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



274 Leiblichkeit 

 
sen, um reibungslos zu funktionieren. Dazu ist es erforderlich, ungezügeltes 
Verhalten zu reglementieren. Die Philanthropinisten teilen Rousseaus Über-
zeugung nicht, dass der Mensch von Natur aus gut sei. Ihr Verdacht richtet 
sich nach wie vor auf die Sündhaftigkeit, die ihren Sitz in der Sinnlichkeit und 
hier vor allem in der kindlichen Sexualität hat. Umfangreiche Auseinanderset-
zungen erscheinen zu dem Problem, das mitunter in einem eher moralischen 
Sinn als Selbstbefleckung oder in medizinischer Hinsicht als Selbstschwächung 
bezeichnet und behandelt wird (vgl. Meyer-Drawe 2004b). Das von den Phi-
lanthropinisten vertretene Onanieverbot steht im Kreuzpunkt von individuel-
lem und gesellschaftlichem Wohl. Die Disziplinartechniken zielen auf den 
Körper, der über geheimste Wünsche Auskunft geben soll. Sie entfalten dabei 
mit ihren zum Teil grausamen Instrumenten Machteffekte, die den Körper in 
ein grelles Licht permanenter Sichtbarkeit und Kontrolle rücken, ihn wie einen 
Text lesen und in unermüdlichen Geständnisritualen drangsalieren. 

In Immanuel Kants Erziehungsvorstellungen bildet die Disziplinierung ne-
ben Kultivierung und Zivilisierung nur den ersten Schritt in einem Prozess, der 
in der Moralisierung ihren Höhepunkt erreicht. Um den Willen in Bezug auf 
die Wahl seiner Zwecke auf taugliche Weise leiten zu können, ist eine Beherr-
schung der natürlichen Sinnlichkeit notwendig. Die Freiheit der Vernunft 
muss über die Zügelung der Sinnlichkeit erkämpft werden. 

Friedrich Schiller wirft in seiner Auseinandersetzung mit Kant die Frage 
auf, ob es nicht auch ein Begehren nach Wahrheit geben müsse, damit Ver-
nunft überhaupt tätig wird. Ihm geht es um die Notwendigkeit einer ästheti-
schen Erziehung [↑Ästhetik]. Diese wird in der Deutschen Klassik und im 
Neuhumanismus zum Refugium der Frage nach der konstitutiven Bedeutung 
der Leiblichkeit. Die Unabhängigkeit eines freien Geistes dominiert in neuhu-
manistischen Bildungstheorien, selbst wenn die Leiblichkeit nicht gänzlich aus 
dem Blick gerät. Im Hinblick auf Bildung bedeutet dies, dass eine Wechselwir-
kung von Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit herrschen soll, in der die Welt 
als Widerstand fungiert, an der sich die menschlichen Kräfte reiben können. 
Aufs Ganze gesehen gewinnt die Selbsttätigkeit im Rahmen des Bildungsidea-
lismus die Oberhand, so dass die im Rahmen neuzeitlichen und modernen 
Denkens so schwer zu begreifende Empfänglichkeit ungeklärt bleibt. 

Inkorporierung der herrschenden Verhältnisse 

Die reale Entwicklung der kapitalistischen Gesellschaft bietet keinen Boden für 
eine Bildung für alle, die sich an bürgerlichen Vorstellungen orientiert. Um die 
Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert wird die Schattenseite einer industriali-
sierten Gesellschaft vor allem in den Städten deutlich, die durch ihre Großin-
dustrien zahlreiche Menschen anziehen, die als Arbeiter*innen unter katastro-
phalen Bedingungen leben. Die bedrückende Enge, die Krankheiten und die 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Leiblichkeit 275 

 
Armut bereiten den Boden für eine neue Welle der Körperbegeisterung, die 
allerdings nicht bei den tatsächlichen Betroffenen ansetzt und auch nicht bei 
ihnen endet. 

Mit dem damaligen Körperkult sind sehr unterschiedliche Motive, Interes-
sen, Sehnsüchte und Hoffnungen verbunden, auch solche, die unter dem 
Schein natürlicher Leiblichkeit seine biotechnische Manipulation meinen. Der 
gesunde Leib, der dem Lärm und dem Gestank der Städte entflieht, ist nämlich 
auch der eugenisch geplante, wie Ellen Key ihren Leser*innen unaufhörlich 
einbläut. Das Kind, dessen Jahrhundert begann, ist nicht das in natürlicher Un-
schuld vorgefundene, sondern das im eugenischen Bewusstsein gezüchtete. Es 
ist nicht wie in der christlichen Tradition der „gefallene“, sondern der „unvoll-
endete“ Mensch, dem sich der pädagogische Neuerungsgeist zuwendet. 

Aber auch, wenn es nicht um Selektion geht, wendet sich die Aufwertung 
der Sinnlichkeit nicht unbedingt dem kindlichen Begehren und seiner sponta-
nen Natürlichkeit zu, wie in der bis heute viel beachteten Konzeption von Ma-
ria Montessori deutlich wird. Vor allem das von ihr ausgestaltete Sinnesmate-
rial fungiert im Sinne der damals viel beachteten Psychotechnik und sorgt auf 
sehr durchdachte Weise dafür, dass der „Ruf der Dinge“ wie ein Befehl wirkt. 
Die Sinneserziehung ist Propädeutik für eine vor allem naturwissenschaftlich 
gemeinte Intelligenz. Hier wird man an die Erziehung durch die Dinge nach 
Rousseau erinnert, die dann in Jean Piagets genetischer Epistemologie ihre ka-
nonische Verbreitung erfährt. 

Es scheint das Schicksal der Leiblichkeit des Menschen zu sein, in Dienst 
genommen zu werden, um die herrschenden Vorstellungen zu inkorporieren 
und durch Habitualisierungsvollzüge dem kritischen Bewusstsein zu entziehen 
[↑Habitus]. Einen Höhepunkt dieser Entwicklung stellt die nationalsozialisti-
sche Pädagogik dar, die den Körper über die Rassentypologie zum Zentralbe-
griff ihrer Programmatik macht. Die körperliche Ertüchtigung dient dem 
Volkstum. Es ist nicht länger der individuelle Leib, dem die Aufmerksamkeit 
gilt, sondern der kollektive, der das Volk, das alles ist, symbolisiert, verteidigt 
und erhält. Der uniformierte, der gepanzerte und der Leib, der den rassisch 
erwünschten Nachwuchs verspricht, wird zum Zentrum pädagogischer Bemü-
hungen. Diese Denaturierung hinterlässt einen kaum zu behebenden Schaden 
in Bezug auf die Rolle der Leiblichkeit im Rahmen von Lern-, Erziehungs- und 
Bildungsprozessen. Die Erinnerung an seine konstitutive Bedeutung sieht sich 
lange Zeit dem Verdacht ausgesetzt, mit dem Irrationalen zu paktieren. 

Leiblichkeit als Herausforderung 

Die Gebiete, auf denen derzeit die konstitutive Rolle des Leibes herausgestri-
chen wird, sind zahlreich und vielfältig. Gemeinsam ist ihnen die Kritik an ei-
nem verengten Blick auf sich, die Welt und die anderen, der sich vor allem 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



276 Leiblichkeit 

 
durch die Überschätzung sinnstiftender Subjektivität und den Primat der Er-
kenntnis verrät. Im Unterschied dazu geraten mit dem gelebten Leib als Voll-
zugsorgan menschlicher Interaktionen vorsprachliche und präreflexive Bezüge 
in die Aufmerksamkeit (vgl. Bedorf 2017). Diesseits sprachlicher Verständi-
gung werden kritische Körperpraktiken beleuchtet, die von einem bedürftigen, 
begehrenden, affizierten situativen Leib ausgehen, der sich involvieren lässt 
und dadurch die Kraft entwickelt, normative Ordnungen zu durchbrechen 
und zu verändern (vgl. Laner 2019). Die Konzentration auf die Leiblichkeit un-
serer Existenz meint nicht etwa lediglich, er sei „die machtgeprägte Tragfläche 
für die sprachliche Performanz“ (Gehring 2019, S. 123), sondern dass Sprache 
selbst leiblich ist. Subjektivität vollzieht sich in medialer Form als zwischen-
leibliches Angesprochenwerden. Im Licht dieser Neuakzentuierung gewinnen 
verschiedene Aspekte an Gewicht. Sinnliche Wahrnehmungen werden in der 
ästhetischen Bildung als eigenständige Erfahrungsweisen thematisiert (vgl. En-
gel 2011; Laner 2018). „Mündige Leiber“ werden als Grundlagen modernen 
Sports und körperlicher Bildung betrachtet (vgl. Schürmann 2020). In der Vig-
nettenforschung wird nach Möglichkeiten gesucht, die vorsprachlichen und 
präreflexiven Dimensionen des Unterrichts als leibliche Erfahrungen zu doku-
mentieren (vgl. Agostini/Peterlini/Schratz 2019). Die begrenzte Reichweite di-
gitaler Informationen, virtueller Welten und einer augmented reality wird be-
dacht (vgl. McGuirk/Buck 2019). Die Notwendigkeit der Auseinandersetzung 
pädagogischer Überlegungen mit der Verletzlichkeit wird unter Beweis gestellt 
(vgl. Janssen 2018; Stöhr et al. 2019; Aktaş 2020). Neben der Wertschätzung 
des menschlichen Leibes finden sich aber auch Geringschätzungen wie seine 
transhumanistische Bagatellisierung oder seine neurowissenschaftliche 
Schrumpfung aufs Gehirn.

Will man sich angesichts der Herausforderungen durch diese Mannigfal-
tigkeit nicht von einer abenteuerlich vereinfachenden Erzählung von der west-
lichen Leibvergessenheit und den Verdiensten der embodied cognition mitrei-
ßen lassen (vgl. Francesconi/Tarozzi 2019, S. 229 f.), dann bleibt die Sache 
komplex, kompliziert sowie mehrdeutig und die Leiblichkeit eine nicht abge-
goltene Herausforderung. 

Käte Meyer-Drawe 

Bonusmaterial 
Kaur, R. (2020): Homebody. Frankfurt/Main • Frauenkörper – Der Blick auf das Weibliche von 
Albrecht Dürer bis Cindy Sherman [Ausstellung]. Kurpfälzisches Museum Heidelberg. 24. Okto-
ber 2021 – 20. Februar 2022 • Fritz, Nicole: MARINA ABRAMOVIĆ. Jenes Selbst/Unser Selbst 
[Ausstellung]. Kunsthalle Tübingen. Juli 2021 – Februar 2022 • Mol, A. (2021): Eating in Theory. 
Durham 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

