
  Differenz 95 

 
halb der Erziehungswissenschaft zukünftig in seiner ganzen Komplexität und 
Fragilität zu eröffnen. 

Anna-Lynn Ridderbusch 

Bonusmaterial 
Dath, D. (2020): 100 Seiten Hegel. Ditzingen • Enzensberger, H. (1970): Baukasten zu einer Theo-
rie der Medien. In: Kursbuch 20, S. 159–186 • Kondylis, P. (1979): Die Entstehung der Dialektik. 
Eine Analyse der geistigen Entwicklung von Hölderlin, Schelling und Hegel bis 1802. Stuttgart • 
Tocotronic (2010): Im Zweifel für den Zweifel [Song]. Auf: Schall und Wahn. Vertigo Records • 
Zorn, D. (2021): Dialektik – Ein Wegweiser. Blogbeitrag, https://rechtfertigung.word-
press.com/2021/04/15/dialektik-ein-wegweiser (Abfrage: 21.11.2021) 

Literatur 
Adorno, T. W. (1958/2019): Einführung in die Dialektik. Frankfurt/Main • Adorno, T. W. 
(1963/1996): Probleme der Moralphilosophie. Nachgelassene Schriften. Band 10. Frankfurt/Main 
• Adorno, T. (1966/2020): Negative Dialektik. Frankfurt/Main • Agamben, Giorgio (2014/2020): 
Der Gebrauch der Körper. Frankfurt/Main • Bünger, C. (2019): Negative Normativität. In: Meseth, 
W./Casale, R./Tervooren, A./Zirfas, J. (Hrsg.): Normativität in der Erziehungswissenschaft. Wies-
baden, S. 95–114 • Foucault, M. (1996): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespräch mit Ducio 
Trombadori. Frankfurt/Main • Hegel, G. W. F. (1807/2020): Phänomenologie des Geistes. Ditzin-
gen • Heydorn, H.-J. (1970/2004): Über den Widerspruch von Bildung und Herrschaft. Band 3. 
Wetzlar • Heydorn, H.-J. (1972/2004): Zu einer Neufassung des Bildungsbegriffs. In: Ders.: Bil-
dungstheoretische und Pädagogische Schriften. 1971–1974. Band 4. Wetzlar, S. 56–145 • Horkhei-
mer, M./Adorno, T. W. (1947/2017): Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente. Frank-
furt/Main • Jeffries, S. (2019): Grand Hotel Abgrund. Die Frankfurter Schule und ihre Zeit. 
Stuttgart • Kojève, A. (1975): Hegel. Kommentar zur Phänomenologie des Geistes. Frankfurt/Main 
• Koneffke, G. (1980): Einleitung. In: Ders.: Bildungstheoretische Schriften, Band 1. Frank-
furt/Main, S. 7–39 • Rieger-Ladich, M. (2020): Bildungstheorien zur Einführung. Hamburg • Mas-
schelein, J. (2003): Trivialisierung von Kritik. Kritische Erziehungswissenschaft weiterdenken. In: 
Benner, D./Borrelli, M./Heyting, F./Winch, C. (Hrsg.): Kritik in der Pädagogik. Weinheim, S. 124–
141 • Masschelein, J. (2004): ‚Je viens de voir, je viens d’entendre‘. Erfahrungen im Niemandsland. 
In: Ricken, N./Rieger-Ladich, M. (Hrsg.): Michel Foucault: Pädagogische Lektüren. Wiesbaden, 
S. 95–115 • Masschelein, J. (1996/2010): ‚Den Schmerz wach halten, das Verlangen erwecken.‘ Ei-
nige Bemerkungen über Wissen und Gewissen. In: Schäfer, A./Thompson, C. (Hrsg.): Werte. Pa-
derborn, S. 129–158 • Meseth, W./Casale, R./Tervooren, A./Zirfas, J. (Hrsg.) (2019): Normativität 
in der Erziehungswissenschaft. Wiesbaden • Schäfer, A. (2004): Theodor W. Adorno. Ein pädago-
gisches Porträt. Weinheim • Thompson, C. (2004): Diesseits von Authentizität und Emanzipation. 
Verschiebungen kritischer Erziehungswissenschaft zu einer ‚kritischen Ontologie der Gegenwart‘. 
In: Ricken, N./Rieger-Ladich, M. (Hrsg.): Michel Foucault: Pädagogische Lektüren. Wiesbaden, 
S. 39–56 • Thompson, C. (2009): Bildung und die Grenzen der Erfahrung. Randgänge der Bil-
dungsphilosophie. Paderborn 

Differenz 

Differenz geht auf das Lateinische differentia zurück, was ‚Unterschied, Ver-
schiedenheit‘ meint. In der (deutschsprachigen) Erziehungswissenschaft wird 
‚Differenz‘ vor allem seit Mitte der 1990er Jahre ein wichtiges, gleichwohl – 
dies gehört zum Thema – unterschiedlich behandeltes Thema (vgl. Lutz/Wen-
ning 2001). Eine Gemeinsamkeit der pädagogischen Thematisierungen von 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



96 Differenz 

 
Differenz ist‚ dass hier in erster Linie soziale und gesellschaftliche Unter-
schiede zwischen Menschen interessieren, und zwar jene, die bedeutsam sind 
für pädagogische Prozesse, die aber zugleich auch – Menschen sind nicht 
gleichsam vorgesellschaftlich unterschiedlich, sie lernen, dass sie es sind – 
durch diese Prozesse vermittelt, fortgeführt und ermöglicht werden. 

Je nachdem durch welche Diskurse und vor welchem Hintergrund Diffe-
renzen in den unterschiedlichen Feldern thematisiert werden, variieren auch 
die Begriffe zur Beschreibung der mit dem Topos Differenz einhergehenden 
Fragen. Für die Institution Schule stellt sich die Frage der ‚Differenz‘ beispiel-
haft in der Frage danach, wie diese „mit der Verschiedenheit ihrer Adressatin-
nen umgehen“ (Wischer 2009, S. 70) kann. Wurde diese Frage in den 1960er 
Jahren zunächst als Differenzierungsfrage thematisiert, verschiebt sich diese 
Perspektive nicht zuletzt durch die Veröffentlichung der ersten PISA-Ergeb-
nisse 2001 zur Heterogenitätsthematik. Dabei werden Schwächen des Schul-
systems im Umgang mit Differenz – so etwa mit migrationsbedingter Pluralität 
und bezogen auf die Reproduktion sozialer Ungleichheit – seither auch öffent-
lich intensiv diskutiert. 

Während in schulpädagogischen Feldern und Diskursen zumeist der Aus-
druck der Heterogenität (vgl. Dirim/Mecheril 2018; Walgenbach 2014, 
S. 22 ff.) genutzt wird, um Fragen von Differenz und des pädagogischen Um-
gangs mit dieser zu fassen, erfolgen die Thematisierungen von Behinderungs-
verhältnissen dagegen vor allem mit Bezug auf den Ausdruck Inklusion. Das 
Konzept Inklusion kann hierbei als Ausdruck eines politischen Begehrens nach 
der Ausweitung von Rechten unter Anerkennung von Unterschiedlichkeit und 
Vielfalt verstanden werden [↑Inklusion/Exklusion]. Für dieses Begehren sind 
die Systeme formaler Bildung und nicht zuletzt die Schule in besonderer Weise 
von Bedeutung, da Schulen in signifikanter Weise auf Bildungschancen Ein-
zelner (sowohl im Sinne von Selbst-Entwicklungsmöglichkeit als auch im 
Sinne gesellschaftlicher Teilhabe) wirken. In den Feldern und Diskursen der 
Sozialen Arbeit wird das Thema Differenz hingegen vor allem mit der Vokabel 
Diversität (vgl. Leiprecht 2008) diskutiert. 

Vor dem Hintergrund der Kritiken und Forderungen sozialer Bewegungen 
(wie der Frauenbewegung, der Antirassismus-Bewegung oder der Queer-Be-
wegung) kommen Differenzen nicht zuletzt als Ausdruck von Ungleichheits- 
und Dominanzverhältnissen in den Blick; sie werden als solche mit Bezug auf 
je konkrete Differenzlinien, wie zum Beispiel ↑Gender oder natio-ethno-kul-
turelle Zugehörigkeit (vgl. Mecheril 2016) auch in pädagogischen Kontexten 
zum Thema. Eine bedeutsame Erweiterung findet diese diskriminierungskriti-
sche Fokussierung der Differenz im Rahmen der Perspektive der ↑Intersek- 
tionalität. In intersektionalen Ansätzen werden die kontextrelativen Verwo-
benheiten verschiedener Differenzlinien und Diskriminierungsformen und  
-erfahrungen erfasst (vgl. Crenshaw 2010). 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Differenz 97 

 
Im Folgenden unterscheiden wir vier Modi des ‚Sprechens über Differenz‘ 

idealtypisch, die nicht nur, aber auch für erziehungswissenschaftliche und pä-
dagogische Diskurse und ‚Sprechweisen‘ kennzeichnend sind: Wovon sprechen 
wir, wenn wir von Differenz sprechen? 

Differenz als Unterschied 

Verständnisse von Differenz als etwas, das auf individuelle und kollektive Un-
terschiedlichkeit verweist, und damit einhergehende Forderungen nach Aner-
kennung dieser Unterschiedlichkeit, sind insbesondere seit Anfang der 1980er 
Jahre durch postmoderne Debatten befördert worden, die auf gesellschaftliche 
Prozesse kultureller Pluralisierung und Ausdifferenzierung aufmerksam ma-
chen. Die Bedeutungsverluste allgemein verbindlicher Weltbilder, die schwin-
dende Orientierungskraft von Meta-Erzählungen und die Aufwertung lokaler, 
differenter Wahrheiten sind Topoi dieser Debatten, die eine intensive Beach-
tung von Verschiedenheit und Pluralität nach sich ziehen (vgl. Lyotard 1987). 
Diese ‚Entdeckung der Differenz‘ führte in der Pädagogik dazu, die Vielfalt von 
Lebensformen, Identitäten und Zugehörigkeiten als konstitutives Moment ge-
sellschaftlicher Wirklichkeit vermehrt anzuerkennen (vgl. Stojanow 2006) 
[↑Identitätspolitik]. Als prominentes Beispiel einer pädagogisch begründeten 
Forderung nach Anerkennung der Differenz kann das 1993 erschienene Buch 
„Pädagogik der Vielfalt“ von Annedore Prengel gelten. Vor dem Hintergrund 
ihrer Kritik an pädagogischen Ansätzen, die entweder am Prinzip der Gleich-
heit oder an dem der Differenz orientiert sind, plädiert Prengel für ein päda-
gogisches Modell, in dem Differenz – im Sinne von Verschiedenheit und Un-
terschiedlichkeit – nicht als gesellschaftliche Ausnahme, sondern als Regel 
verstanden wird. Diese Unterschiedlichkeit (zum Beispiel in Bezug auf Dimen-
sionen wie Geschlecht, Alter, Ethnizität oder Behinderung) gelte es bei der 
gleichzeitigen Realisierung rechtlicher Gleichheit anzuerkennen und wertzu-
schätzen (vgl. Prengel 1993). 

Während in Pädagogiken der Anerkennung wie der ‚Interkulturellen Pä-
dagogik‘ der Blick auf bestimmte historisch vermittelte und machtvoll unter-
scheidende Differenzlinien (Leiprecht/Lutz 2015) nicht zuletzt mit dem Enga-
gement für die Anerkennung deprivilegierter, inferiorisierter Gruppen und 
Subjektpositionen gerichtet wurde, haben die Einsichten in Prozesse der Plu-
ralisierung und Differenzierung in den „allgemeinen“ erziehungswissenschaft-
lichen Diskursen eher zu Forderungen nach Berücksichtigung der Eigenlogik 
pädagogischer Fälle, Partizipation, der Abkehr von der Expert*innenherr-
schaft und vermehrten Aufmerksamkeit für Individualisierung und Pluralisie-
rung der Lebenszusammenhänge geführt. Die Zuweisung der Auseinanderset-
zung mit Differenzverhältnissen innerhalb der Erziehungswissenschaft an 
spezifische disziplinäre Orte, wie an die ‚Interkulturelle Pädagogik‘ oder die 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



98 Differenz 

 
‚Geschlechtersensible Pädagogik‘, führen nun aber dazu, dass das Allgemeine 
der Pädagogik als von Fragen von Heterogenität und Unterschiedlichkeit un-
berührt inszeniert wird (vgl. Krüger-Potratz 1999). Eine zentrale Kritik an der 
sich in dieser Weise als allgemein verstehenden Erziehungswissenschaft lautet 
deshalb, dass durch Auslagerung der Bedeutsamkeit gesellschaftlicher Diffe-
renzlinien für Bildungsprozesse an bestimmte erziehungswissenschaftliche 
Subdisziplinen und spezifische pädagogische Einrichtungen der irrige Ein-
druck entstehe, es gäbe eine ‚Allgemeine Pädagogik‘ jenseits der Differenzli-
nien und -ordnungen, in deren Rahmen beispielsweise zwischen Männern und 
Frauen, zwischen fraglos natio-ethno-kulturell Zugehörigen und prekär Zuge-
hörigen, zwischen körperlich-geistig als normal geltenden und als behindert 
geltenden Individuen (vgl. Dirim/Mecheril 2018, Kap. 1) unterschieden wird. 

Differenz als Machtphänomen 

Die Einwände gegenüber pädagogischen Bezugnahmen auf Differenz, in der 
Unterschiede lediglich als zu achtende Unterschiede verstanden werden, wie 
auch die Kritik an Konzeptionen, die das Allgemeine als ‚differenzlos‘ darstel-
len, werden nicht zuletzt aus dezidiert machttheoretischen Perspektiven auf 
Differenz formuliert. Die Analyse von Differenzverhältnissen als Ausdruck des 
komplexen Wirkens von Macht und Herrschaft sind eng verknüpft mit sozia-
len Bewegungen, wie etwa antirassistischen Bewegungen, der sogenannten 
‚Krüppelbewegung‘, sexualitätspolitischen Bewegungen oder der Frauenbewe-
gung (vgl. Hormel 2008). Diese haben politisch darauf aufmerksam gemacht, 
dass bestimmte Lebensformen und Praktiken gesellschaftlich wirkungsvoll als 
Normalität dargestellt werden und normierende und marginalisierende Kraft 
entfalten, indem sie das Allgemeine repräsentieren. Nicht zuletzt Impulse aus 
den Postcolonial Studies (vgl. Castro Varela/Dhawan 2020; Kerner 2017), den 
Cultural Studies (etwa Hall 2000) und den Disability Studies (vgl. Rathgeb 
2012; Waldschmidt/Schneider 2015), mithin intellektuell-wissenschaftlichen 
Traditionen mit einem (menschenrechts-)politischen Anliegen, haben dazu 
beigetragen, dass Differenz als Macht- und Herrschaftsphänomen sichtbar und 
zum Thema der Erziehungswissenschaft wird. Der pädagogische Bezug auf 
Differenz kann nicht auf die Anerkennung von Unterschieden beschränkt blei-
ben, sondern bedarf des kritischen Bezugs auf Macht- und Ungleichheitsver-
hältnisse. 

Nach Thomas Kunz (vgl. 2016, S. 255) lassen sich aktuell zwei zentrale Zu-
gänge zur Fokussierung von differenzbezogenen Ungleichheiten und Diskri-
minierungen unterscheiden: zum einen ein sozio-struktureller Zugang und 
zum anderen ein symbolisch-diskursiver Zugang. Mit Bezug auf soziostruktu-
relle Zugänge kann hier beispielhaft auf die Analysen der Geschlechterfor-
schung hingewiesen werden, in denen Geschlechterdifferenz als „struktureller 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Differenz 99 

 
Indikator sozialer Ungleichheitslagen“ (Becker-Schmidt 1993, S. 44) unter-
sucht wird. Während strukturelle Diskriminierung „die historische und sozi-
alstrukturelle Verdichtung von Diskriminierungen bezeichnet“ (Gomolla 
2016, S. 79), werden mit dem Begriff der institutionellen Diskriminierung ins-
besondere Benachteiligungen von Personengruppen in unterschiedlichen In-
stitutionen (zum Beispiel in der Schule) in den Fokus gerückt. Vor dem Hin-
tergrund der strukturellen und institutionellen Benachteiligungen von 
Personengruppen (zum Beispiel in der Schule) wird die Notwendigkeit für die 
Pädagogik deutlich, „Machtbeziehungen und Ungleichheiten in ihrer Ver-
schränkung mit diskriminierenden Klassifikationen differenziert in den Blick 
zu nehmen und offensiv zu thematisieren“ (Scherr 2008, S. 61). 

Neben der Problematisierung institutioneller oder struktureller Ungleich-
heiten wird auch auf solche Ausschlüsse und Ungleichheiten verwiesen, die 
mit der symbolischen Positionierung von Menschen in Differenzordnungen 
(vgl. Mecheril 2008) einhergehen. In Differenzordnungen werden „bestimmte 
Zugehörigkeiten und Identitätspositionen politisch und kulturell gegenüber 
anderen privilegiert“ (ebd., o. S.). Daher ist im Rahmen der heteronormativen 
Differenzmatrix (vgl. Butler 1991) die Unterscheidung „heterosexuell“ vs. „ho-
mosexuell“ nicht neutral, sondern sie erweist sich als Scheidung einer domi-
nanten und als „normal“ markierten Position von einer untergeordneten, als 
„anders“ oder „besonders“ markierten Position (vgl. Lutz/Wenning 2001, 
S. 20). Die Abhängigkeit des eigenen übergeordneten Selbstverständnisses da-
von, dass eine andere Position wiederholt als inferior dargestellt, phantasiert 
und hergestellt wird, kennzeichnet symbolische Dominanzverhältnisse. Dies 
bringt Stuart Hall (1999, S. 93) auf den Punkt, wenn er schreibt, dass „[d]ie 
Engländer […] nicht deshalb rassistisch [sind], weil sie die Schwarzen hassen, 
sondern weil sie ohne den Schwarzen nicht wissen, wer sie sind. Sie müssen 
wissen, wer sie nicht sind, um zu wissen, wer sie sind.“ Hall verweist hier auf 
die konstitutive Angewiesenheit jedes Identitätsdenkens auf die Markierung 
eines „Anderen“, eine Differenzsetzung, durch die die eigene Position über-
haupt erst als eigene möglich wird [↑Othering]. 

Differenz als Tun 

Ein weiterer Modus der erziehungswissenschaftlichen Auseinandersetzung 
mit Differenz findet sich in vor allem ethnomethodologisch inspirierten  
Analysen der (Re-)Produktion von Differenz in den konkreten Handlungsvoll-
zügen der Individuen. Differenzen sind nicht irgendwie gegebene, unabänder-
liche Phänomene, sondern solche, die von Akteur*innen in sozialen Interakti-
onen hergestellt werden. Differenz wird ‚getan‘. Insofern geht es in diesem 
Zugang zu Differenz weniger um Unterschiede als vielmehr um Praktiken der 
Unterscheidung. So wird etwa in der sozialkonstruktivistischen Geschlechter-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



100 Differenz 

 
forschung herausgestellt, dass Geschlechterdifferenzen über Prozesse der Dar-
stellung und Zuschreibung in konkreten sozialen Interaktionen (re-)produ-
ziert werden (vgl. Garfinkel 1967). Der Untersuchungsansatz des „doing gen-
der“ (West/Zimmerman 1987) beziehungsweise des „doing difference“ 
(Fenstermaker/West 2002) verweist darauf, dass Unterschiede sozial wirksame 
Differenzierungen sind, die immer auf konkrete und wiederkehrende Unter-
scheidungspraktiken der Herstellung, der Bestätigung, der Aufführung von 
Differenz angewiesen sind. 

Da in Interaktionen Differenz nicht nur fortwährend in ihrer gewöhnli-
chen und vorherrschenden (etwa heteronormativen) Form bestätigt, sondern 
auch verschoben oder ausgehebelt wird, sind ebenfalls Praktiken des „undoing 
difference“ (Hirschauer 2014) in (pädagogischen) Handlungsräumen von Be-
deutung (vgl. zum undoing gender auch Faulstich-Wieland 2015). 

Der Ansatz des „doing difference“ verweist auf die Eigenbeteiligung der In-
dividuen an der Herstellung von Differenzverhältnissen. Ein besonderes Au-
genmerk liegt damit auch auf der Herausbildung eines reflexiven Verhältnisses 
pädagogisch Handelnder und Forschender in Bezug auf die Frage, inwiefern 
sie selbst am „doing difference“ beteiligt sind, welche Zuschreibungen sie vor-
nehmen, wie sie durch Anreden, Zuordnungen, Diagnosen, räumliche Settings 
etc. Differenz (re-)produzieren (vgl. Micus-Loos 2013; Rabenstein et al. 2013). 

Differenz als Differänz 

Wenn im ersten idealtypischen Modus des Sprechens über Differenz diese als 
Relation zwischen zwei unterschiedenen Identitätsformen, diese Relation in der 
zweiten Sprechweise als Machtphänomen behandelt und der dritte Idealtypus 
Differenz als praktische Vollzugsform und -ergebnis sozialer Interaktion ver-
steht, rückt mit der vierten Sprechweise die Ursprunglosigkeit wie Unfestgelegt-
heit von Differenz in den Vordergrund. Ein Verständnis von Differenz als stän-
dige Verfehlung und Verschiebung von Bedeutungen wird insbesondere durch 
die dekonstruktive Philosophie Jacques Derrida (1990) begründet. Im Zuge sei-
ner sprachphilosophischen Überlegungen verweist Derrida (1999, S. 36 ff.) auf 
die Wiederholbarkeit (Iteration) der Zeichen in immer anderen Kontexten, die 
damit einhergehende Unabhängigkeit von den Sprechenden sowie die Differenz 
zu anderen Zeichen. Diese Losgelöstheiten begründen für Derrida eine doppelte 
Abständigkeit der Differenz, die Bedeutungen überhaupt erst ermöglicht, diese 
aber auch immer auf- und verschiebt. Differenz ist also selbst der Differenz, der 
Veränderung unterworfen. Dieses gleichsam doppelte Differieren, das sowohl 
dazu führt, dass Bedeutung möglich wird, als auch bedingt, dass diese nie präsent 
oder ganz fassbar sein kann, bezeichnet Derrida mit dem Kunstwort „différance“. 
Der Unterschied zwischen „différance“ und „différence“ ist nicht hörbar und nur 
nachträglich über die Schrift erklärbar, womit auf den veränderlichen, nicht fi-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



  Differenz 101 

 
xierbaren Charakter der Differenz wie auch auf die Unmöglichkeit die Bedeu-
tung oder den Sinn von etwas Bezeichnetem je zu fassen (vgl. Derrida 1986, S. 66) 
verwiesen ist. Im Deutschen wird diese unmerkliche Veränderung, die Differenz 
der Differenz, von Heinz Kimmerle (2000, S. 77 ff.) mit dem Ausdruck „Dif-
feränz“ übersetzt. Die Differenz erweist sich in diesem Denken gerade nicht als 
messbare und benennbare Unterschiedlichkeit, sondern sie stellt ein Differenz-
gewebe dar, „ein systematisches Spiel der Differenzen, der Spuren von Differen-
zen, der Verräumlichung, mittels derer sich die Elemente aufeinander beziehen“ 
(Derrida 1990, S. 151). Bedeutungen können folglich nie abschließend als Iden-
titäten bestimmt werden. Jeder Versuch der Bestimmung erweist sich selbst wie-
der von der Differenz unterlaufen. Wer ‚Frauen sind‘, kann nie festgelegt werden, 
beziehungsweise würde umgekehrt eine Bestimmung dazu führen, dass die so 
Bezeichneten nicht erfasst, die Bezeichnungen ihnen nie gerecht werden würde. 
Dekonstruktive Ansätze machen damit auf die Probleme eines essentialistischen 
Identitäts-Denkens aufmerksam. Durch die Vorstellung von fixier- und feststell-
baren Identitäten werden die Vielfältigkeiten und Veränderlichkeiten von Be-
deutungen ausgeblendet. Zudem klammert das Identitäts-Denken aus, dass jeder 
symbolische Bezug auf Identität („sieh, ein Mann“) nicht als Repräsentation von 
etwas bereits Bestehendem, sondern als Praxis verstanden werden muss, die do-
minante Ordnungen und damit Ausschließungen, Verkürzungen (re-)produ-
ziert. In der erziehungswissenschaftlichen Rezeption von Derrida, die, wie Chris-
tiane Thompson betont, „immer noch an ihren Anfängen“ (2016, S. 67) steht, 
werden die Impulse eines dekonstruktiven Denkens vor allem mit Bezug auf die 
ethische Frage diskutiert: „Wie dem Anderen gerecht werden?“ (Wimmer 2006, 
S. 155). 

Schluss mit Differenz? 

Christiane Thompson (2016, S. 67) versteht „das ‚Differenz-denken‘ in der Er-
ziehungswissenschaft immer noch als eigentümlich ‚domestizierte[n] Schau-
platz‘“ insofern dieses immer noch auf „Positivierung“ setze und Ambivalen-
zen schlecht zulassen könne. 

Wenn aber das pädagogische Sprechen über Differenz sich insgesamt, wie 
wir hier versucht haben nachzuzeichnen, auf die Anerkennung von Differen-
zen als lebensweltlich bedeutsamen Unterschieden, auf die Kritik diskrimi- 
nierender Strukturen und Ordnungen, die Erforschung der Beteiligung der 
Subjekte am „doing difference“ sowie auf die dekonstruktive Idee der Ver-
schiebung und Unfestlegbarkeit von Differenz bezieht und womöglich auch 
immer gleichzeitig beziehen muss, dann erweist sich dieses Sprechen als eines, 
das in einem durchaus nicht harmonistischen Sinne vielstimmig ist, sondern 
selbst von Widersprüchen, von Differenzen durchzogen ist. 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025



102 Differenz 

 
Die hier angesprochene Widerspruchsstruktur resultiert daraus, dass das 

Wissen um Differenzverhältnisse den Bedarf an Anerkennung des Unterschie-
denen befördert, andererseits die unterscheidende Macht der Differenzord-
nungen zu erkennen und zu problematisieren ist, und schließlich die Unter-
scheidungen und Unterschiede nicht endgültig fixiert und sich in einer 
beständigen Bewegung der Verschiebung befinden.

In diesem Sinne macht der Blick auf die oben idealtypisch unterschiedenen 
Differenzdiskurse deutlich, dass jeder Versuch einer erziehungswissenschaftli-
chen Einordnung der Vokabel ‚Differenz‘ von der Differenz noch einmal un-
terlaufen wird. Die Bestimmungsversuche und Thematisierungen von Diffe-
renz sind also notwendig different, in Bewegung und in Bewegung zu halten. 

Paul Mecheril und Melanie Plößer 

Bonusmaterial 
Bechdel-Wallace-Test. In: Bechdel, A. (1991): Lesbenläufe… wie aus dem Bilderbuch [Comic]. 
Berlin • Evaristo, B. (2019): Mädchen, Frau etc. Stuttgart • Kilomba, G. (2019): Warum uns Beyon-
cés und Jay-Zs Louvre-Video nicht loslässt. https://www.monopol-magazin.de/warum-uns-
beyonces-und-jay-zs-louvre-video-nicht-loslaesst (Abfrage: 21.11.2021) • Latif, L./Latif, N. (2016): 
How to fix Hollywood’s race problem. https://www.theguardian.com/film/2016/jan/18/ holly-
woods-race-problem-film-industry-actors-of-colour (Abfrage: 21.11.2021) • Lorde, A. (2015): 
Vertrauen, Kraft und Widerstand: Kurze Texte und Reden von Audre Lorde. Berlin 

Literatur 
Becker-Schmidt, R. (1993): Geschlechterdifferenz-Geschlechterverhältnis: soziale Dimensionen. 
In: Zeitschrift für Frauenforschung, H. 1–2, S. 37–46 • Butler, J. (1991): Das Unbehagen der Ge-
schlechter. Frankfurt/Main • Castro Varela, M. d. M./Dhawan, N. D. (2020): Postkoloniale Theo-
rie. Eine kritische Einführung. Bielefeld • Crenshaw, K. W. (2010): Die Intersektion von ‚Rasse‘ 
und ‚Geschlecht‘ demarginalisieren: Eine Schwarze feministische Kritik am Antidiskriminierungs-
recht der feministischen Theorie und der antirassistischen Politik. In: Lutz, H./Herrera Vivar, M. 
T./Supik, L. (Hrsg.): Fokus Intersektionalität. Bewegungen und Verortungen eines vielschichtigen 
Konzeptes. Wiesbaden, S. 33–54 • Derrida, J. (1986): Positionen. Gespräche mit Henri Ronse, Julia 
Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta. Wien • Derrida, J. (1990): Semiologie und Gram-
matologie. Gespräch mit Julia Kristeva. In: Engelmann, P. (Hrsg.): Postmoderne und Dekonstruk-
tion. Texte französischer Philosophen der Gegenwart. Stuttgart, S. 140–164 • Derrida, J. (1999): 
Die Différance. In: Ders.: Jacques Derrida: Randgänge der Philosophie. Wien, S. 31–56 • Dirim, 
I./Mecheril, P. (2018) (Hrsg.): Heterogenität, Sprache(n), Bildung. Die Schule der Migrationsge-
sellschaft. Bad Heilbrunn • Faulstich-Wieland, H. (2015): Doing und Undoing Gender in der 
Schule. In: Bräu, K./Schlickum, C. (Hrsg.): Soziale Konstruktionen in Schule und Unterricht. Zu 
den Kategorien Leistung, Migration, Geschlecht, Behinderung, soziale Herkunft und deren Inter-
dependenzen. Opladen, S. 153–165 • Fenstermaker, S./West, C. (2002): Doing Gender, Doing Dif-
ference. Inequality, Power and Institutional Change. New York • Garfinkel, H. (1967): Studies in 
Ethnomethodology. New York • Gomolla, M. (2016): Diskriminierung. In: Mecheril, P. (Hrsg.): 
Handbuch Migrationspädagogik. Weinheim, S. 73–89 • Hall, S. (1999): Ethnizität: Identität und 
Differenz. In: Engelmann, J. (Hrsg.): Die kleinen Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader. 
Frankfurt/Main, S. 83–98 • Hall, S. (Hrsg.) (2000): Cultural Studies. Ein politisches Theoriepro-
jekt. Hamburg • Hirschauer, S. (2014): Un/doing Differences. Die Kontingenz sozialer Zugehörig-
keiten. In: Zeitschrift für Soziologie 43, H. 3, S. 170–191 • Hormel, U. (2008): Diversity und Dis-
kriminierung. In: Sozial Extra, H. 11–12, S. 20–24 • Kerner, I. (2012) Postkoloniale Theorien. 
Hamburg • Kimmerle, H. (2000): Derrida zur Einführung. Hamburg • Krüger-Potratz, M. (1999): 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUB Hamburg 11.01.2025

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

