
Donna J. Haraway

Unruhig bleiben
Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzän

Aus dem Englischen von Karin Harrasser

Campus Verlag
Frankfurt/New York

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:50



ISBN 978-3-593-50828-3 Print
ISBN 978-3-593-43854-2 E-Book (PDF)
ISBN 978-3-593-43867-2 E-Book (EPUB)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Ver-
wertung ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für 
Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und 
Verarbeitung in elektronischen Systemen. Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle 
übernehmen wir keine Haftung für die Inhalte externer Links. Für den Inhalt der 
verlinkten Seiten sind ausschließlich deren Betreiber verantwortlich.
Copyright © 2016 Duke University Press
Copyright © 2018. Alle deutschsprachigen Rechte bei Campus Verlag GmbH, 
Frankfurt am Main.
Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlagmotiv: Geraldine Javier, Untitled A (detail), 2012. Aus der Ausstellung 
Playing God in an Art Lab. Hergestellt im STPI-Creative Workshop & Gallery, Singapore. 
© STPI/Geraldine Javier
Lektorat: Jana Schrewe
Satz: DeinSatz Marburg
Gesetzt aus: Scala und Scala Sans
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe GmbH, Bad Langensalza
Printed in Germany

www.campus.de

Die englischsprachige Originalausgabe erschien 2016 unter dem Titel Staying with the 
Trouble. Making Kin in the Chthulucene bei Duke University Press.

Kapitel 1 erschien unter dem Titel »Jeux de ficelles avec les espèces compagnes: rester 
avec le trouble« in Les animaux: deux ou trois choses que nous savons d’eux (hg. von Vinciane 
Despret und Raphaël Larrère, Paris: Hermann, 2014, S. 23–59). © Éditions Hermann.

Kapitel 4 ist eine überarbeitete Fassung des Textes »Anthropocene, Capitalocene, 
Plantationocene, Chthulucene: Making Kin«, der ursprünglich in Environmental 
Humanities erschien (Jg. 6, Creative Commons). © Donna Haraway.

Kapitel 5 erschien zuerst in WSQ: Women’s Studies Quarterly (Jg. 40, Frühjahr/Sommer 
2012, S. 301–316), veröffentlicht von The Feminist Press an der City University, New York. 
© Donna Haraway 2012.

Kapitel 6 erschien zuerst in Beyond the Cyborg: Adventures with Donna Haraway (hg. von 
Margaret Grebowicz und Helen Merrick, S. 137–146, 173–175). © Columbia University 
Press 2013.

Kapitel 7 erschien zuerst in Angelaki (Jg. 20, Nr. 2, 2015, S. 5–14). © Taylor and Francis 
Ltd., tandfonline.com.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:50



Kapitel 2 
Tentakulär denken.  

Anthropozän, Kapitalozän, Chthuluzän

Wir sind alle Flechten.

Scott Gilbert1

Denken müssen wir. Wir müssen denken.

Isabelle Stengers und Vinciane Despret2

Was passiert, wenn menschlicher Exzeptionalismus und eingeschränk-

ter Individualismus, diese vertrauten Spielwiesen westlicher Philosophie 

und politischer Ökonomie, in den besten Wissenschaften  – egal ob Na-

tur- oder Sozialwissenschaften – undenkbar werden? Ernsthaft undenkbar: 

nicht mehr für das Denken zur Verfügung stehend. Die Biowissenschaften 

waren seit dem imperialistischen 18. Jahrhundert besonders wirkmächtig, 

wenn es darum ging, Vorstellungen über all die sterblichen BewohnerIn-

nen dieser Erde zu fermentieren. Homo sapiens – der Mensch als Gattung, 

der Anthropos als menschliche Spezies, der »moderne Mensch« – war ein 

Haupterzeugnis dieser Wissenspraktiken. Was passiert aber, wenn die bes-

ten Biologien des 21. Jahrhunderts mit eingeschränkten Individuen plus 

Kontext ihre Arbeit nicht mehr erledigen können? Wenn Organismen plus 

Umwelten oder Gene plus was-auch-immer-sie-brauchen nicht mehr den 

überströmenden Reichtum biologischen Wissens stützen können  – falls 

sie es denn jemals konnten? Was passiert, wenn man sich an Organismen 

plus Umwelten kaum noch erinnern kann, aus denselben Gründen, aus 

denen selbst dem westlichen Denken verpflichtete Menschen sich selbst 

nicht mehr als Individuen vorstellen können; das Gleiche gilt für Gesell-

schaften, die man sich nicht länger als aus Individuen bestehend und aus-

schließlich eine menschliche Geschichte besitzend vorstellen kann. Eine 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



48	 Unruhig bleiben

derart transformative Zeit auf Erden kann sicherlich nicht Anthropozän 

genannt werden!

Mit all den treulosen Abkommen der Himmelsgötter, mit meinen 

Wurfgeschwistern (littermates), die eine fruchtbare Suhle im artenüber-

greifenden Durcheinander vorfinden, möchte ich in diesem Kapitel einen 

kritischen und fröhlichen Wirbel rund um diese Angelegenheiten machen. 

Ich möchte unruhig und beunruhigt bleiben, und die einzige mir bekannte 

Art und Weise, das zu tun, ist eine Kombination aus schöpferischer Freu-

de, Schrecken und kollektivem Denken.

Abb. 2.1 Pimoa cthulhu. Foto: Gustavo Hormiga.

Der erste mit dieser Aufgabe vertraute Dämon, den ich aufrufe, ist eine 

Spinne, die unter Stümpfen in den Rotholzwäldern von Sonoma und den 

Mendocino Counties, in der Nähe meines Wohnorts in Nordzentralkali-

fornien, lebt: Pimoa cthulhu.3 Niemand lebt überall; jeder lebt irgendwo. 

Nichts ist mit allem verbunden; alles ist mit etwas verbunden.4 Diese Spin-

ne lebt an einem Ort, bewohnt einen Ort, aber trägt einen Namen, der 

faszinierende Reisen anderswohin ermöglicht. Diese Spinne wird mir mit 

dem Erkunden und Zurückkehren helfen, mit Wurzeln und Wegen.5 Die 

achtbeinige tentakuläre Arachnoide, auf die ich mich berufe, erhält ihren 

generischen Namen von den Goshute aus Utah und ihren spezifischen 

Namen von den BewohnerInnen der Tiefen, von jenen abgründigen und 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 49

elementaren Wesen, die chthonisch genannt werden.6 Die chthonischen 

Kräfte Terras durchdringen ihr Gewebe überall, ungeachtet der astralisie-

renden Zivilisierungsanstrengungen der Agenten und Agentinnen der 

Himmelsgötter, ungeachtet ihrer Einsetzung dominanter Singletons7 und 

zahmer Kommissionen aus Vielheiten (multiples) oder Untergöttern, dem 

Einen und den Vielen. Wenn ich eine kleine Veränderung in der taxono-

mischen Schreibweise vornehme, von cthulhu zu chthulu, wenn ich also 

Pimoa chtulu schreibe, dann entwerfe ich einen Namen für ein Anderswo, 

für ein Anderswann, das war, immer noch ist und sein könnte: das Chthu-

luzän. Ich erinnere mich daran, dass Tentakel vom lateinischen tentaculum 

kommt, was »Fühler« bedeutet, und von tentare, das tasten und ausprobie-

ren meint; und ich weiß, dass meine langbeinige Spinne vielarmige Ver-

bündete hat. Unzählige Tentakel werden notwendig sein, um die Geschich-

te des Chthuluzäns zu erzählen.8

Die Tentakulären verwickeln mich in SF. Ihre Gliedmaßen sind Spielfä-

den in Fadenfiguren. Sie verwickeln mich in poiesis, in das Herstellen von 

spekulativen Fabeln, Science-Fiction, science fact, spekulativen Feminis-

mus, soin de ficelle,9 bis jetzt (so far). Die Tentakulären verbinden und ent-

binden sich; sie machen Schnitte und Knoten; sie machen Unterschiede; 

sie weben Pfade und Konsequenzen, aber keine Determinismen; sie sind 

gleichzeitig offen und verknüpft, auf die eine Art und Weise, und nicht auf 

die andere.10 SF ist Geschichtenerzählen und Faktenerzählen; es ist das 

Muster möglicher Welten und Zeiten, materiell-semiotischer Welten, ver-

gangener, gegenwärtiger und kommender Welten. Ich verwende string fi­

gures als eine theoretische Trope, als eine Art und Weise, Denken-mit als 

sympoietisches Verheddern, Verfilzen, Verwirren, Nachspüren und Sortie-

ren mit zahlreichen GefährtInnen zu betreiben. Ich arbeite mit und in SF 

als materiell-semiotischer Kompostierung, als Theorie in Schlamm und 

Durcheinander (muddle).11

Die Tentakulären sind keine entkörperten Figuren; sie sind Nesseltie-

re, Spinnen, fingernde Wesen, beispielsweise Menschen und Waschbären, 

Tintenfische, Quallen, neuronale Extravaganzen, faserige Gebilde, Peit-

schenwesen, myofibrilläre Verflechtungen, verfilzte mikrobische und fun-

gale Gewirre, sondierende Kriecher, anschwellende Wurzeln, emporstre-

bende Kletterranken. Die Tentakulären sind auch Netze und Netzwerke, 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



50	 Unruhig bleiben

IT-Kritter, innerhalb und außerhalb von Wolken.12 Tentakularität handelt 

vom Leben entlang von Linien  – einem so großen Reichtum von Lini-

en – nicht vom Leben an Punkten oder in Sphären. »Die BewohnerInnen 

der Welt, Geschöpfe verschiedenster Art, menschliche und nichtmensch

liche, sind Wanderer.«13 Generationen ähneln verschlungenen Pfaden. Al-

les Fadenspiele.

All die Sehnig-Tentakulären haben mich mit dem Posthumanismus un-

glücklich werden lassen, obwohl vieles, was unter diesem Label entsteht, 

meine Arbeit bereichert. Mein Partner Rusten Hogness hat Kompost statt 

Posthuman(ismus) vorgeschlagen sowie Humusismen statt Humanis-

men; und ich bin in diesen wurmigen Haufen gesprungen.14 Das Huma-

ne als Humus hat Potenzial, wenn es gelingt, das Humane als Homo zu 

zerhacken und zu zerschreddern, dieses stagnierende Projekt eines sich 

selbst erzeugenden und den Planeten zerstörenden Unternehmers. Stel-

len wir uns statt einer Konferenz über die Zukunft der humanities an einer 

Universität zur Restrukturierung des Kapitals eine Tagung über die Macht der 

Humusismen für ein bewohnbares Multispezies-Gewirr vor! Die ökosexu-

ellen Künstlerinnen Beth Stephens und Annie Sprinkle haben einen Auto

aufkleber für mich, für uns, für SF gemacht: »Composting is so hot!«15

Die Erde des weiterbestehenden Chthuluzäns ist sympoietisch, nicht 

autopoietisch. Sterbliche Welten (Terra, Erde, Gaia, Chthulu, unzähli-

ge Namen und Kräfte, die ganz und gar nicht griechisch, lateinisch oder 

indoeuropäisch sind)16 erschaffen sich nicht selbst, ganz egal, wie komplex 

oder vielschichtig die Systeme sind, ganz egal, wie viel Ordnung aus dem 

Chaos in autogenerativen Systemzusammenbrüchen und ihrem Wieder-

auftauchen auf höheren Ordnungsebenen entstehen mag. Autopoietische 

Systeme sind überaus interessant, die Geschichte der Kybernetik und der 

Informationswissenschaft macht das deutlich. Aber sie sind keine guten 

Modelle für lebendige und sterbliche Welten mit ihren Krittern. Autopoie

tische Systeme sind zwar nicht geschlossen, sphärisch, deterministisch 

oder teleologisch; aber sie sind nicht wirklich gut genug als Modelle für un-

sere sterbliche SF-Welt. Poiesis ist symchthonisch, sympoietisch, partner-

schaftlich bis in die letzte Konsequenz, frei von initiierenden und im Fort-

gang interagierenden »Einheiten«.17 Das Chthuluzän schließt sich nicht in 

sich selbst; es rundet sich nicht ab; seine Kontaktzonen sind allgegenwär-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 51

tig und sie strecken fortlaufend sich windende Ranken aus. Die Spinne ist 

eine viel bessere Figur für den Vorgang der Sympoiesis als jedes unzuläng-

liche, langbeinige Wirbeltier, egal aus welcher Götterwelt. Tentakularität ist 

symchthonisch, verwickelt mit abgründigen und fürchterlichen Ergreifun-

gen, Ausfransungen und Verwebungen, die wieder und wieder die Staffel 

in jenen generativen Rekursionen weiterreichen, die das Leben und Ster-

ben auf- und abbauen.

Nachdem ich angefangen hatte, den Ausdruck Sympoiesis zu gebrau-

chen, im Griff nach etwas anderem als den Verlockungen der Autopoie-

sis, erzählte mir Katie King von M. Beth Dempsters Masterarbeit in Um-

weltwissenschaften, in der sie 1998 den Begriff Sympoiesis für »kollektiv 

produzierende Systeme, die über keine selbst definierten räumlichen oder 

zeitlichen Begrenzungen verfügen« vorgeschlagen hat. Sie schreibt weiter: 

»Information und Kontrolle sind auf die Komponenten verteilt. Die Syste-

me sind evolutionär und haben das Potenzial zu überraschenden Verän-

derungen.« Im Gegensatz dazu seien autopoietische Systeme selbst pro-

duzierende, autonome Einheiten »mit selbst definierten räumlichen oder 

zeitlichen Begrenzungen, die die Tendenz haben, zentral kontrolliert zu 

werden sowie homöostatisch und vorhersehbar zu sein«.18 Dempster er-

klärt, dass viele Systeme, die eigentlich sympoietisch sind, fälschlicherwei-

se als autopoietisch gelten. Ich denke, dass dieser Punkt sehr wichtig ist, 

wenn wir über Rehabilitation (das Wieder-lebenswert-Machen) und über 

Nachhaltigkeit inmitten der porösen Gewebe und offenen Ränder von be-

schädigten, aber noch weiterbestehenden lebendigen Welten nachdenken; 

wie beispielsweise den Planeten Erde mit seinen BewohnerInnen in dieser 

gegenwärtigen Zeit, die man Anthropozän nennt. Wenn es stimmt, dass 

weder die Philosophie noch die Biologie heutzutage die Vorstellung un-

terschreiben, es gäbe unabhängige Organismen plus Umwelten, soll hei-

ßen: eine Grundkonzeption von interagierenden Einheiten plus Kontext/

Regeln, dann ist Sympoiesis umso mehr die Devise. Ein eingeschränkter 

(oder neoliberaler) Individualismus, aufgebessert durch Autopoiesis, ist 

weder metaphorisch noch wissenschaftlich betrachtet gut genug; er führt 

uns auf tödliche Pfade. Karen Barads agentieller Realismus und ihr Kon-

zept der Intra-Aktion werden heute zum Alltagsdenken und vielleicht zu 

einer Rettungsleine für die Wandernden auf Terra.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



52	 Unruhig bleiben

SF, das Spiel mit Fadenfiguren, ist sympoietisch. Mit mir im Fadenspiel 

mitdenkend, aber auch die Fäden eines anderen Denkpartners, Félix Guat

tari, aufnehmend, hat mir Isabelle Stengers zugespielt, wie SpielerInnen 

relevante Muster hin- und hergeben, manchmal konservierend, manchmal 

entwerfend und erfindend:

Präziser gesagt ist kom-mentieren, wenn es mit-denken, also mit-werden heißt, 

selbst eine Art und Weise der Vermittlung. […] Aber zu wissen, dass das, was man 

nimmt, einem überreicht wurde, impliziert ein spezifisches »Zwischen«-Denken. 

Es verlangt nicht Treue, und noch weniger einen Eid, sondern eine spezifische 

Form der Loyalität, eine Antwort auf das Vertrauen der entgegengestreckten 

Hand. Auch wenn dieses Vertrauen nicht in »dir« liegt, sondern in der »kreativen 

Unsicherheit«, auch dann, wenn die Konsequenzen und Bedeutungen dessen, 

was gemacht, gedacht oder geschrieben wurde, dir nicht mehr gehören als dem/

derjenigen, von dem du das Vermittelte übernimmst: So oder so ist das Übernom-

mene nun in deinen Händen, gemeinsam mit der Aufforderung, nicht mit »me-

chanischem Vertrauen« damit weiterzumachen. [Für Fadenspiele braucht man 

zumindest] zwei Paar Hände und in jedem der aufeinanderfolgenden Schritte ist 

eines »passiv« und offeriert das Resultat der letzten Operation, eine Verschrän-

kung, dem/der anderen zum Handeln, nur um im nächsten Schritt wieder aktiv 

zu werden, wenn der/die andere eine neue Verschränkung präsentiert. Aber man 

könnte auch sagen, dass das »passive« Paar jedes Mal dasjenige ist, das hält und 

das von der Verschränkung gehalten wird, nur um »es loszulassen«, wenn der/

die andere das Muster übernimmt.19

In Passion und Aktion, in Ablösung und Anhänglichkeit zu handeln, das 

nenne ich die Kultivierung von Responsabilität; auch kollektives Wissen 

und Tun ist damit gemeint und eine Ökologie der Praktiken.20 Ob wir da-

rum gebeten haben oder nicht, das Muster liegt nun in unseren Händen. 

Die Antwort auf das Vertrauen der ausgestreckten Hand: Denken müs-

sen wir.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 53

Abb. 2.2 Cat’s Cradle/String Theory, Baila Goldenthal, 2008. Öl auf Leinwand, 
90 mal 120 Zentimeter. Mit freundlicher Genehmigung von Maurya Simon  

und Tamara Ambroson.

Marilyn Strathern ist eine Ethnografin von Denkpraktiken. Sie definiert 

ihr Fach als das Studium von Beziehungen mithilfe von Beziehungen – 

ein überaus konsequentes, Körper und Geist veränderndes Engagement.21 

Angereichert durch ihre lebenslange Arbeit im Hochland von Papua-Neu-

guinea (Mount Hagen) schreibt Strathern über die Akzeptanz des Risikos 

schonungsloser Kontingenz, darüber, wie man Beziehungen mittels ande-

rer Beziehungen aus unerwarteten Welten aufs Spiel setzen kann. Sie ver-

körpert die akademische Form feministischer, spekulativer Fabulation und 

hat mich – hat uns – eine einfache, aber wegweisende Sache gelehrt: »Es ist 

von Gewicht, mit welchen Ideen wir andere Ideen denken.«22 Ich kompos-

tiere meine Seele in diesem heißen Haufen. Würmer sind nicht mensch-

lich; ihre sich windenden Körper nehmen auf und strecken sich aus; und 

ihre Ausscheidungen düngen die Welt. Ihre Tentakel bilden Fadenfiguren.

Es ist von Gewicht, welche Gedanken Gedanken denken. Es ist von Ge-

wicht, welche Wissensformen Wissen wissen. Es ist von Gewicht, welche 

Beziehungen Beziehungen knüpfen. Es ist von Gewicht, welche Welten 

Welten verweltlichen. Es ist von Gewicht, welche Erzählungen Erzählun-

gen erzählen. Die Gemälde von Baila Goldenthal legen davon Zeugnis ab.23

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



54	 Unruhig bleiben

Was heißt es, die Fähigkeit zu denken herauszugeben? Diese Zeiten, 

Anthropozän genannt, sind die Zeiten einer artenübergreifenden Dring-

lichkeit, die auch die Menschen umfasst. Es sind Zeiten von Massensterben 

und Ausrottung; von hereinbrechenden Katastrophen, deren unvorherseh-

bare Besonderheiten törichterweise für das schlechthin Nichtwissbare ge-

halten werden; einer Verweigerung von Wissen und der Kultivierung von 

Responsabilität; einer Weigerung, sich die kommende Katastrophe recht-

zeitig präsent zu machen; Zeiten eines nie da gewesenen Wegschauens. 

Gewiss: Es ist fast unvorstellbar, angesichts der Realitäten der letzten Jahr-

hunderte »nie da gewesen« zu sagen. Wie können wir in Zeiten der Dring-

lichkeit ohne maßlose und selbsterfüllende apokalyptische Mythen denken, 

wenn wir doch mit jeder Faser unseres Daseins mit jenen Mustern ver-

flochten, ja in Komplizenschaft verbunden sind, die aufgegriffen und re-

strukturiert werden müssen? Umgekehrt ist es so, dass wir, egal ob wir da-

rum gebeten haben oder nicht, das Muster in unseren Händen halten. Die 

Antwort auf das Vertrauen der ausgestreckten Hand: Denken müssen wir.

Von Valerie Hartouni angeleitet wende ich mich Hannah Arendts Ana-

lyse des Naziverbrechers Adolf Eichmann und seiner Unfähigkeit zu den-

ken zu. In diesem Verzicht zu denken liegt die »Banalität des Bösen«: Es 

ist eine bestimmte Sorte des Nichtdenkens, die das Desaster des Anthropo-

zäns mit seinen beschleunigten Genoziden und Ausrottungen ganzer Spe-

zies ermöglicht hat.24 Wie all das ausgeht, ist immer noch offen. Denken 

müssen wir. Wir müssen denken! Hartouni versteht Arendt so, dass für sie 

Denken etwas tiefgreifend anderes ist als disziplinäres Wissen oder evi-

denzbasierte Wissenschaft. Denken ist zudem etwas anderes, als das Aus-

einandersortieren von Wahrheit und Glaube, von Fakt und Meinung, von 

gut und schlecht. In Arendts Verständnis ist Denken auch nicht ein Pro-

zess der Bewertung von Informationen und Argumenten, ein Akt der Un-

terscheidung von richtig und falsch oder der Beurteilung, die darüber be-

findet, ob man sich selbst oder ob sich andere im Wahren oder im Falschen 

befinden. All das ist ebenfalls wichtig. Aber es ist nicht das, was Arendt 

über die Bösartigkeit der Gedankenlosigkeit zu sagen hatte und was ich in 

die Frage nach den geohistorischen Umständen dessen, was man Anthro-

pozän nennt, einbringen möchte.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 55

Arendt hat in Eichmann nicht ein unverstehbares Monster gesehen, 

sondern etwas viel Furchterregenderes – sie sah alltägliche Gedankenlosig-

keit. Da war ein menschliches Wesen, das sich das Abwesende, dasjenige, 

was nicht es selbst ist, nicht präsent machen konnte; jemand, der sich die 

Welt als schiere Nicht-Selbstheit, als dasjenige, das eigensinnig verlangt, 

eben nicht man selbst zu sein, nicht vergegenwärtigen konnte. Da war ei-

ner, der kein Wanderer sein konnte, der sich nicht verwickeln konnte, der 

die Linien des Lebens und Sterbens nicht verfolgen konnte, der keine Res-

ponsabilität kultivieren konnte, der sich nicht darüber klar war, was er tat, 

der nicht in oder mit Konsequenzen leben konnte, der nicht kompostie-

ren konnte. Funktionieren war wichtig, Pflicht war wichtig, aber die Welt 

war nicht wichtig für Eichmann. In der alltäglichen Gedankenlosigkeit ist 

die Welt unwichtig. Ausgehöhlte Räume werden mit Informationsbeschaf-

fung, Freund- und Feinderkennung und Geschäftigkeit ausgefüllt; Nega-

tivität, das Aushöhlen solcher Positivismen, bleibt aus – eine erstaunliche 

Preisgabe des Denkens.25 Diese Eigenschaft ist für Arendt kein emotiona-

ler Mangel, nicht ein Mangel an Mitgefühl, obwohl das für Eichmann si-

cher zutrifft, sondern eine tiefergehende Ergebenheit gegenüber dem, was 

ich Immaterialität und Inkonsequenz nennen würde oder (in Arendts und 

auch meiner Sprache): Gedankenlosigkeit. Eichmann wurde direkt aus 

dem Wirrwarr des Denkens in die Praxis des Normalbetriebs, egal, was 

passiert, astralisiert.26 Auf keinen Fall konnte die Welt für Eichmann und 

seine Erben – für uns? – ein Gegenstand der Sorge (»matter of care«),27 wer-

den. Das Resultat war aktive Teilnahme am Genozid.

Anna Tsing, Sozial- und Kulturanthropologin, Feministin, Kulturtheo-

retikerin, Geschichtenerzählerin und Kennerin der heterogenen Gewebe 

von Kapitalismus und Globalisierung, eine Forscherin, die Welten und lo-

kale Kontexte bereist, untersucht jene Künste, die es braucht, um auf ei-

nem beschädigten Planeten zu leben.28 Oder auch, wie sie im Untertitel 

ihres Buchs sagt: »die Möglichkeit des Lebens in den Ruinen des Kapita-

lismus«. Sie praktiziert eine Art des Denkens, die man angesichts allzu all-

täglicher Dringlichkeiten, der drohenden Ausrottung unzähliger Spezies, 

von Genoziden, von Varianten der Verelendung und Vernichtung, kultivie-

ren muss. Ich nenne diese Dinge lieber Dringlichkeiten als Notfälle, weil 

Letzteres sich zu sehr nach der Apokalypse mit ihren Mythologien anhört. 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



56	 Unruhig bleiben

Dringlichkeiten haben eine andere Zeitlichkeit, und das ist die unsere. Die-

se Zeiten müssen wir denken; die Zeiten der Dringlichkeiten brauchen 

Erzählungen.

Tsing praktiziert Sympoiesis in diesen seltsamen Zeiten, wenn sie 

Matsutake-Pilze verfolgt, die explodierende Assemblagen bilden: mit Ja-

panerInnen, AmerikanerInnen, ChinesInnen, KoreanerInnen, Hmong, 

Lao und MexikanerInnen, mit Sporen und Matten, Eichen und Pinien, 

Mykorrhizen, mit PflückerInnen, KäuferInnen, HändlerInnen, Restau-

rantbesitzerInnen, Essenden, Geschäftsleuten, WissenschaftlerInnen, 

FörsterInnen, DNA-SequenziererInnen, mit ihrer eigenen, sich verändern-

den Spezies und vielen mehr. Tsing weigert sich, wegzuschauen oder die 

Dringlichkeiten dieser Erde auf ein abstraktes System ursächlicher Zerstö-

rung zu reduzieren, wie etwa ein Gesetz der menschlichen Spezies (Hu­

man Species Act) oder einen undifferenziert verstandenen Kapitalismus. 

Sie zeigt, dass Prekarität – ein Versagen der lügenhaften Versprechungen 

modernen Fortschrittsdenkens – Leben und Tod aller irdischen Kritter un-

serer Zeit charakterisiert. Sie sucht nach Eruptionen unvorhergesehener 

Lebenslinien und nach kontaminierten, nicht vorherbestimmten, unferti-

gen, andauernden Praktiken für das Leben in Ruinen. Sie demonstriert die 

Macht von Geschichten. Sie zeigt im konkreten Lebenszusammenhang, 

dass und wie es in Praktiken der Sorge und des Denkens darauf ankommt, 

welche Erzählungen welche Erzählungen erzählen.

Wenn ein Ansturm beunruhigter Geschichten die beste Art und Weise ist, konta-

minierte Vielfalt zu erzählen, dann ist es Zeit, diesen Ansturm in unsere Wissens-

praktiken zu integrieren. […] Matsutakes Bereitschaft, in zerstörten Landschaften 

aufzutauchen, ermöglicht uns, jene Ruinen zu erkunden, die unser aller Heimat 

geworden sind. Wenn wir Matsutake folgen, führt uns dies zu Möglichkeiten der 

Koexistenz inmitten ökologischer Störung. Das ist keine Entschuldigung für noch 

mehr anthropogenen Schaden. Aber Matsutake demonstrieren eine Version kol-

laborativen Überlebens.

Von radikaler Neugierde angetrieben, ethnografiert Tsing »Rettungsak-

kumulation« und »Flickenkapitalismus«, Praktiken, die nicht länger Fort-

schritt versprechen können, aber die Arbeit der Zerstörung weitertreiben 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 57

und so Prekarität zum Namen der aktuellen Systematik werden lassen. 

Aus Tsings Arbeit lassen sich keine einfachen ethischen, politischen oder 

theoretischen Argumente ableiten; stattdessen forciert sie eine Art Enga-

gement mit der Welt, das für Eichmann und seine Erben unmöglich war. 

»Matsutake erzählen uns vom kollaborativen Überleben trotz Störung und 

Verschmutzung. Wir brauchen diese Fähigkeit, um in Ruinen zu leben.«29 

Das ist keine Sehnsucht nach Rettung oder nach irgendeiner anderen Art 

optimistischer Politik; es ist auch kein zynischer Quietismus angesichts 

des Ausmaßes des Problems. Vielmehr schlägt Tsing vor, sich einem res

ponsablen Leben und Sterben in unvorhersehbarer Gesellschaft zu ver-

schreiben. Ein solches Leben und Sterben hat die besten Chancen, die Vo-

raussetzungen für ein Fortdauern zu kultivieren.

Der Ökophilosoph und Multispezies-Ethnograf Thom van Dooren ist 

gleichfalls ein Bewohner der vielschichtigen Komplexitäten eines Lebens 

in Zeiten des Aussterbens, der Ausrottung und des teilweisen Wiederaufle-

bens. Er vertieft unsere Überlegungen dazu, was es heißt, zu denken, dazu, 

was nicht gedankenlos zu werden von uns allen erfordert. In seinem außer-

gewöhnlichen Buch Flight Ways begleitet van Dooren situierte Vogelarten, 

die am (breiten) Rand des Aussterbens leben, und fragt, wie wir füreinan-

der Raum offen halten können.30 Dieses Offenhalten hat wenig mit einer 

unschuldigen oder rasch einsichtigen materiellen oder ethischen Praxis zu 

tun; selbst wenn sie erfolgreich ist, verlangt sie ihren Tribut in Form von 

Leiden und Überleben, sowohl von Individuen als auch von Arten. So un-

tersucht van Dooren beispielsweise die Praktiken, mit denen der nordame-

rikanische Schreikranich überlebt, und identifiziert darin vielerlei Arten 

von hartem, artenübergreifendem Zwang und Mühsal; er stellt detailliert 

erzwungene Lebensvollzüge, ersetzende reproduktive Arbeit und stellver-

tretendes Sterben dar – nichts davon soll vergessen werden, gerade nicht 

in erfolgreichen Projekten. Den Raum offen zu halten könnte – oder kann 

manchmal auch nicht – das Aussterben auf eine Art und Weise hinauszö-

gern, die eine Komposition oder Wiederkomposition von gedeihenden na-

turkulturellen Assemblagen möglich macht. Flight Ways zeigt, in welcher 

Hinsicht Ausrottung nicht ein Punkt, nicht ein vereinzeltes Ereignis ist, 

sondern eher ein breiter Rand oder ein verlängerter Felsvorsprung. Ausrot-

tung ist ein gedehnter, langsamer Tod, der großartige Gewebe des in der 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



58	 Unruhig bleiben

Welt Weitermachens für viele Arten entflicht, auch für historisch situierte 

Leute.31

Van Dooren schlägt vor, die Fähigkeit zu trauern als eine notwendi-

ge Voraussetzung für die Kultivierung von Responsabilität zu begreifen. 

In einem Kapitel über die Erhaltung der Hawaiikrähe (’Alalā für Hawaiia

nerInnen, Corvus hawaiiensis für LinnäanerInnen), deren Waldhabitat und 

-nahrung, aber auch deren Freunde, Küken und PartnerInnen weitgehend 

verschwunden sind, demonstriert van Dooren, dass es nicht nur Menschen 

sind, die über den Verlust von Geliebten, von Orten, von Lebensweisen 

trauern; andere Wesen trauern ebenfalls. Rabenvögel betrauern Verlust. 

Dieses Argument wird von der biologischen Verhaltensforschung ebenso 

unterstützt wie von der vertrauten Naturgeschichte; weder die Fähigkeit 

noch die Praxis der Trauer sind eine menschliche Besonderheit. Außer-

halb der fragwürdigen Privilegien des Exzeptionalismus müssen denkende 

Menschen lernen, mitzutrauern.

Trauern heißt, mit einem Verlust zu verweilen und damit zu würdigen, was er be-

deutet, wie die Welt sich verändert hat und wie wir selbst uns verändern müssen, 

unsere Beziehungen verändern müssen, um von hier aus vorwärtszugehen. In 

diesem Kontext sollte wirkliches Trauern unsere Wahrnehmung für unsere Ab-

hängigkeit von und unsere Beziehungen mit den unzähligen anderen Wesen öff-

nen, die über den Rand des Aussterbens gestoßen werden. […] In Wirklichkeit ist 

es so, dass es keine Möglichkeit gibt, die notwendige, schwierige kulturelle Arbeit 

von Reflexion und Trauer zu vermeiden. Es ist keine Arbeit, die praktischer Ak

tion entgegensteht, sondern die vielmehr das Fundament jeder nachhaltigen und 

informierten Antwort bildet.32

Trauer ist ein Weg, um verwickeltes Leben und Sterben zu verstehen; wir 

Menschen müssen mit-trauern, weil wir von und im Gewebe der Zerstö-

rung leben. Ohne uns dauerhaft zu erinnern, können wir nicht lernen, mit 

den Gespenstern zu leben, und wir können auch nicht denken. Wie die 

Krähen und mit den Krähen, lebendig und tot, »stehen wir in Gesellschaft 

von anderen auf dem Spiel«.33

Zumindest ein weiterer SF-Strang ist entscheidend für jene Praxis des 

Denkens, das die Bezeichnung Denken-mit verdient: das Geschichtener-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 59

zählen. Es ist von Gewicht, welche Gedanken Gedanken denken; es ist von 

Gewicht, welche Erzählungen Erzählungen erzählen. In dem Buchkapitel 

»Urban Penguins. Stories for Lost Places«, das von den kleinen Pinguinen 

(Eudyptula minor) im Hafen von Sydney handelt, gelingt es van Dooren, 

eine nichtanthropomorphe, nichtanthropozentrische Version eines von 

Geschichten erfüllten Orts herauszuarbeiten. Durch ihre radikal »philo-

patrischen« (heimatliebenden) Lebenspraktiken, wie dem Nestbau, erzäh-

len diese urbanen Pinguine, diese realen, spezifischen Vögel, diesen Ort, 

nicht irgendeinen Ort. Die Wirklichkeit und eindringliche Spezifik eines 

pinguin-geschichtlichen Orts herzustellen, ist eine große materiell-semio-

tische Leistung. Das Erzählen passt dann nicht mehr in die Schachtel des 

menschlichen Exzeptionalismus. Ohne das Terrain der Verhaltensökologie 

und der Naturgeschichte zu verlassen, stimmt diese Art des Schreibens auf 

ein Erzählen in und von multimodalen Pinguin-Semiotiken ein.34

Von Ursula Le Guin habe ich die Tragetaschentheorie des Geschichten-

erzählens und der Naturkulturgeschichte gelernt. Ihre Theorien und ihre 

Geschichten sind geräumige Taschen, um die Dinge des Lebens zu sam-

meln, zu tragen und zu erzählen: »Ein Blatt eine Kalebasse eine Muschel 

ein Netz eine Tasche eine Schlinge ein Sack eine Flasche ein Topf eine 

Schachtel ein Behälter. Ein Halter. Ein Rezipient.«35 Große Teile der Erd-

geschichte sind in der Knechtschaft der Fantasie erster schöner Worte und 

Waffen, erster schöner Worte als Waffen (und umgekehrt) erzählt worden. 

Werkzeug, Waffe, Wort: Das ist das fleischgewordene Wort als Abbild des 

Himmelsgottes; das ist der Anthropos. Das ist eine tragische Geschichte 

mit nur einem wirklichen Akteur, mit nur einem wirklichen Weltenma-

cher, dem Helden; das ist die maskulin menschenmachende Erzählung 

des Jägers, der aufbricht, um zu töten und die schreckliche Beute zurück-

zubringen. Es ist die messerscharfe, kampfbereite Fabel der Aktion, die 

das Leiden klebriger, im Boden rottender Passivität über das Erträgliche 

hinaus stundet. Alle anderen in dieser dummen, phallischen Geschichte 

(prick tale) sind Requisiten, Gelände, Raum der Spielhandlung oder Opfer. 

Sie sind egal; es ist ihre Aufgabe, im Weg zu sein oder der Weg zu sein, der 

Kanal zu sein oder überwunden zu werden, aber sie sind selbst keine Rei-

senden und auch nicht der Erzeuger. Das Letzte, was der Held hören möch-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



60	 Unruhig bleiben

te, ist, dass seine schönen Worte und Waffen ohne eine Tasche, ohne ein 

Behältnis, ohne ein Netz wertlos sind.

Dennoch sollte kein Abenteurer sein Heim ohne Sack verlassen. Wie 

sind nur eine Schlinge, ein Topf, eine Flasche so plötzlich in die Geschich-

te geraten? Wie halten so bescheidene Dinge die Geschichte am Laufen? 

Oder vielleicht, noch schlimmer für den Helden: Wie kommt es, dass die-

se konkaven, ausgehöhlten Dinge, diese Löcher im Sein, von Beginn an 

reichere, eigenwilligere, vollere, unpassendere, länger andauerndere Ge-

schichten hervorgebracht haben? Geschichten, in denen zwar Raum für 

den Jäger ist, aber in denen es nicht um ihn ging und geht, den sich selbst 

produzierenden Menschen, die maskulin menschenmachende Maschine 

der Geschichte? Die leichte Höhlung der Muschel, die nur ein kleines biss-

chen Wasser bewahren kann, nur ein paar Samen, die verteilt oder emp-

fangen werden möchten, gibt Geschichten des Mit-Werdens ein, von re-

ziproker Anregung, von Art-GenossInnen, deren Aufgabe im Leben und 

Sterben nicht darin besteht, das Erzählen und die Verweltlichung zu been-

den. Mit einer Muschel und einem Netz hat die Menschwerdung, die Hu-

muswerdung, das terrestrisch Werden eine andere Gestalt – die sich seit-

lich windende Schlangengestalt des Mit-Werdens. Mit-zu-denken bedeutet, 

in naturkulturellen, artenübergreifenden Turbulenzen der Erde unruhig 

zu bleiben. In diesem Ringen gibt es keine Garantien, keinen Zeitpfeil, 

kein Gesetz der Geschichte oder der Wissenschaft oder der Natur. Es gibt 

nur rückhaltlos kontingente SF-Verweltlichung des Lebens und Sterbens, 

des Mit-Werdens und des Mit-Vergehens, der Sympoiesis und so, nur viel-

leicht, artenübergreifendes Gedeihen auf der Erde.

Wie Le Guin sieht auch Bruno Latour, und das auf leidenschaftliche Art 

und Weise, die Notwendigkeit, die Geschichte zu verändern und zu lernen, 

außerhalb der dämlichen Fabel des »Menschen in seiner Geschichte« zu 

erzählen und zu denken, insbesondere dann, wenn das Wissen, wie man 

sich gegenseitig umbringt – und damit einhergehend: wie man unzählige 

Vielheiten der lebendigen Welt umbringt – derart weitverbreitet ist. Den-

ken müssen wir. Wir müssen denken. Das heißt ganz einfach: Wir müs­

sen diese Geschichte ändern; diese Geschichte muss sich ändern. Le Guin 

schreibt dazu: »Daher suche ich mit einem gewissen Gefühl von Dringlich-

keit Wesen, Subjekt und Worte der anderen Geschichte, der nichterzähl-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 61

ten Geschichte, der Lebensgeschichte.«36 Latour argumentiert, dass in die-

sen schrecklichen Zeiten, die man Anthropozän nennt, die geopolitischen 

Fundamente aufgesprengt worden sind. Keine der Parteien dieser Krise 

könne sich weiterhin auf Vorhersehung, Geschichte, Wissenschaft, Fort-

schritt oder irgendeinen anderen Gottestrick außerhalb des allgemeinen 

Getümmels berufen, um den Problemen beizukommen.37 Eine gemein-

same, bewohnbare Welt muss Stück für Stück zusammengesetzt werden 

oder es wird sie nicht geben. Was früher Natur genannt wurde, ist zu ei-

ner durchschnittlichen menschlichen Angelegenheit mutiert, und umge-

kehrt; und zwar so und mit solcher Nachdrücklichkeit, dass sich die Mittel 

und Aussichten des Weiterbestehens zutiefst verändert haben; inklusive 

der Möglichkeit, dass es überhaupt nicht weitergeht. Auf der Suche nach 

Kompositionspraktiken, mit denen wirkungsvolle neue Kollektive gebildet 

werden können, erklärt Latour, dass wir lernen müssen, Gaïa-Geschichten 

zu erzählen. Wenn dieses Wort zu hart erscheint, dann können wir un-

sere Geschichten auch Geogeschichten nennen, in denen »all die frühe-

ren Requisiten und passiven Agenten aktiv geworden [sind], ohne deshalb 

Teil einer gigantischen Fabel zu werden, die von einer alles überwachen-

den Entität geschrieben würde«.38 Diejenigen, die Gaïa-Geschichten oder 

Geogeschichten erzählen, sind für Latour die »Erdgebundenen« (the Earth­

bound); es sind diejenigen, die den fragwürdigen Vergnügungen der trans-

zendenten Plots der Moderne aus dem Weg gehen und damit den reinigen-

den Trennungen von Gesellschaft und Natur. Seiner Ansicht nach stehen 

wir vor einem tiefen Graben: »Manche machen sich dafür bereit, als Erd-

gebundene im Anthropozän zu leben; andere entscheiden sich dafür, als 

Menschen im Holozän zu verbleiben.«39

Latour entfaltet in vielen seiner Texte die Sprache und die Bildlichkeit 

von Kraftproben. Im Nachdenken über das Anthropozän und die Erdge-

bundenen reichert er diese Metapher um eine weitere Unterscheidung 

an: zwischen Polizeieinsätzen, mit denen der Frieden einer etablierten 

Ordnung wiederhergestellt wird, und Krieg oder Politik, mit denen Geg-

ner überwältigt und etwas Zukünftiges etabliert wird. Latour umgeht ent-

schlossen einige Idole, die schnell zur Hand sind: das Gesetz der Geschich-

te, die Moderne, der Staat, Gott, Fortschritt, Vernunft, Dekadenz, Natur, 

Technologie und Wissenschaft; ebenso lehnt er die lähmende Respektlo-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



62	 Unruhig bleiben

sigkeit gegenüber Differenz und geteilter Endlichkeit ab. Eine Respekt-

losigkeit, wie sie diejenigen an den Tag legen, die schon die Antworten 

für jene bereithalten, die »noch lernen müssen« – durch Gewalt, Vertrau-

en oder eine selbstsichere Pädagogik. Diejenigen, die »glauben«, die Ant-

worten auf die gegenwärtigen Dringlichkeiten zu haben, sind extrem ge-

fährlich. Diejenigen, die sich weigern, für einige Weisen des Lebens und 

Sterbens einzutreten und für andere nicht, sind ebenso gefährlich. Fakten 

(matters of fact), Dinge von Belang40 und Gegenstände der Sorge (matters of 

care), sind die Spielfäden, in SF verknüpft.

Latour begrüßt die Wissenschaften, aber nicht »die Wissenschaft«. Für 

die Geopolitik hält er fest, dass »der wichtige Punkt ist, zu begreifen, dass 

die Fakten von Gewicht nicht an eine höherstehende, vereinheitlichte Au-

torität delegiert werden können, die die Wahl an unserer Stelle getroffen ha-

ben wird. Kontroversen – wie störend auch immer sie sein mögen – sind 

keine Ausreden, um die Entscheidung darüber aufzuschieben, welche Sei-

te unsere Welt besser repräsentiert.«41 Latour stellt sich hinter die Berichte 

des IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change); er glaubt nicht 

an Gutachten und Berichte; er entscheidet, was stark und vertrauenswürdig 

ist und was nicht. Er votiert für einige Welten und Verweltlichungen, und 

nicht für andere. Man darf Latours »Entscheidungs«-Diskurs nicht mit ei-

nem individualistischen Ohr hören; seine Intention ist kompositorisch. Er 

möchte verstehen, wie eine gemeinsame Welt, wie Kollektive sich mitein-

ander bauen; und die Konstrukteure müssen nicht alle menschlich sein. 

Das ist weder Relativismus noch Rationalismus; es ist SF, die Latour glei-

chermaßen Wissenschaft und Wissenschaftsfiktion (scientification) nen-

nen würde. Ich würde beides als Wissenschaft und als spekulative Fabu-

lation bezeichnen. Sämtliche unserer ähnlich ausgerichteten Ansätze sind 

Politikwissenschaften.

»Ausrichtung« (alignment) ist eine reiche Metapher für Wandernde, für 

die Erdgebundenen; in ihr klingen weniger leicht als in »Entscheidung« 

die Obertöne des modernistischen, liberalen Diskurses der Wahl mit (zu-

mindest in den USA). Außerdem ist für mein Bemühen, gemeinsam die 

tentakulären Aufgaben des Chthuluzäns zu übernehmen, die Ablehnung 

der modernistischen Kategorie des »Glaubens« entscheidend.42 Genau wie 

Stengers und ich mich selbst sieht Latour sich als konsequenten Materia-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 63

listen, der einer Ökologie der Praktiken verpflichtet ist, der weltlichen Ar-

tikulation von Versammlungen in situierter Arbeit und situiertem Spiel, 

mitten im Wirrwarr unordentlichen Lebens und Sterbens. Es sind konkre-

te SpielerInnen, die sich gemeinsam mit vielerlei, ontologisch diversen, 

Verbündeten (Molekülen, KollegInnen und noch vielen mehr) artikulieren 

und die das komponieren und erhalten müssen, was ist und sein wird. 

Ausrichtung muss in tentakulären Verweltlichungen eine ernsthaft verwi-

ckelte Angelegenheit sein!

Mit der Absicht, die ich leidenschaftlich teile, Selbstgewissheit und vor-

gefertigte Gottestricks entschieden zurückzuweisen, wendet sich Latour ei-

ner Ressource zu, mit der es unnötig schwer wird, jene neue Geschich-

te zu erzählen, die er und wir brauchen. Er verlässt sich vorbehaltlos auf 

die materiell-semiotische Trope der Kraftprobe und definiert Krieg als die 

Abwesenheit eines Schiedsrichters, sodass die Kraftprobe selbst die legiti-

me Autorität bestimmt. »Menschen in ihrer Geschichte« und »Erdgebun-

dene im Anthropozän« stehen sich demnach in Kraftproben gegenüber, 

in denen es keinen Schiedsrichter gibt, der/die/das gründen und begrün-

den könnte, was ist/war/sein wird. Es geht um Geschichte gegen Gaïa-Ge-

schichten. Diese Kraftproben  – der Krieg zwischen den Erdgebundenen 

und den Menschen – würden nicht mit Raketen und Bomben ausgetragen 

werden; sie würden mit allen anderen vorstellbaren Waffen geführt wer-

den, aber ohne die Tricks eines Gottes, der von oben über Leben und Tod, 

wahr und falsch entscheidet. Aber so sind wir immer noch in der Geschich-

te des Helden mit seinen ersten schönen Worten und Waffen, und nicht 

in derjenigen der Tragetasche. Alles, was ohne Anwesenheit einer Autori-

tät entschieden wird, ist demnach Krieg. Die Wissenschaft ist die Autorität 

und die Autorität agiert polizeilich. Im Gegensatz dazu sind Wissenschaf-

ten (die stets in Praktiken wurzeln) Krieg. In Latours passionierter speku-

lativer Fabel ist dieser Krieg also unsere einzige Hoffnung auf wirkliche 

Politik. Die Vergangenheit ist dabei eine ebenso umkämpfte Zone wie die 

Gegenwart und die Zukunft.

Latours Denken und seine Geschichten setzen eine besondere Art von 

Feind voraus. Er bezieht sich auf Carl Schmitts »politische Theologie«, die 

eine Theorie des Friedens durch Krieg miteinschließt und einen Feind als 

hostis. Schmitt verwendet diesen Begriff mit all seinen Schattierungen von 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



64	 Unruhig bleiben

Gastgeber, Gast, Geißel (hostage), bis hin zum würdigen Gegner. Nur mit 

so einem Gegner, halten Schmitt und Latour fest, können Respekt und eine 

Chance darauf entstehen, weniger tödlich in Konflikte verstrickt zu sein. 

Diejenigen, die in Kategorien von Autorität und Glaube agieren, seien no-

torisch gefährdet, in alles vernichtende und völkermordende Schlachten 

hineingezogen zu werden (das ist schwer zu leugnen!). Ohne vorher fest-

gesetzten Schiedsrichter sind sie verloren. Der hostis verlangt schon Besse-

res. Aber alles Handeln bleibt im narrativen Schraubstock der Kraftprobe 

und des tödlichen Kampfs eingespannt, in dem das Wissen darüber, wie 

man sich gegenseitig umbringt, fest verankert ist. Latour macht deutlich, 

dass er diese Geschichte nicht will, schlägt aber auch keine andere vor. Die 

einzige Möglichkeit für Frieden liegt in der Fabel vom respektierten Feind, 

dem hostis, und in Kraftproben: »Aber wenn du im Krieg bist, entscheidet 

sich in der Agonalität der Begegnungen, ob du Autorität hast oder nicht, sie 

hängt davon ab, ob du gewinnst oder verlierst.«43

Schmitts »Feinde« verhindern, dass sich die Geschichte im Kern än-

dert. Die Erdgebundenen brauchen eine tentakulärere, eine weniger binä-

re Lebensgeschichte. Latours Gaïa-Geschichten verdienen passendere Ge-

fährtInnen beim Erzählen als Carl Schmitt, denn die Frage, mit wem man 

denkt, ist eine ungemein materialistische. Ich glaube auch nicht, dass La-

tours Dilemma in den Begriffen des Anthropozäns gelöst werden kann. 

Seine Erdgebundenen werden ins Chthuluzän umziehen müssen, um sich 

mit den fortdauernden, sich schlängelnden, unheroischen, tentakulären, 

erschreckenden Wesen zu verbinden, mit jenen, die materiell-semiotische 

Tragenetze herstellen. Diese können in Kraftproben wenig ausrichten, sind 

aber überaus nützlich dabei, die Zutaten für das Leben und Sterben nach 

Hause zu bringen und zu teilen, vielleicht sogar die Mittel für eine ökolo-

gische Erholung, sowohl für menschliche als auch für mehr-als-menschli-

che Kritter.

In der Ausformung ihrer Gedanken über die Zeit, die Anthropozän 

oder »vielgesichtige Gaïa« (so ihr Ausdruck) genannt wird, fordert uns Isa-

belle Stengers (in freundschaftlicher Friktion mit Bruno Latour) nicht dazu 

auf, uns so neu aufzustellen, dass wir Gaïa eventuell entgegentreten können. 

Aber wie Latour, und noch mehr: wie Le Guin, eine ihrer fruchtbarsten SF-

Lektüren, ist sie unerbittlich darin, die Geschichte(n) zu ändern. Sie richtet 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 65

ihr Augenmerk auf das Eindringen und nicht auf das Komponieren. Des-

halb nennt Stengers Gaia eine schreckliche und verwüstende Kraft, die in 

unsere Kategorien eindringen kann, in unser Denken selbst.44 Die Erde/

Gaia ist Macherin und Zerstörerin, nicht eine Ressource, die man ausbeu-

ten kann, nicht eine Schutzbefohlene, auf die man aufpassen muss, aber 

auch keine stillende Mutter, die Nahrung verspricht. Gaia ist keine Person, 

sondern sie ist aus jenen komplexen, systemischen Phänomenen gebildet, 

die einen lebendigen Planeten ausmachen. Gaias Eindringen in unsere 

Angelegenheiten ist ein radikal materialistisches Ereignis, das Vielheiten 

versammelt. Dieses Eindringen bedroht nicht das Leben auf dieser Erde als 

solches – Mikroben werden sich schlichtweg anpassen –, aber es bedroht 

die Belebbarkeit der Erde für vielerlei Arten, Spezies, Assemblagen und In-

dividuen. Man nennt dieses »Ereignis«, das gerade stattfindet, die »sechste 

große Auslöschung«.45

Stengers beschwört den Namen Gaia so wie Latour, James Lovelock und 

Lynn Margulis ihn verwendet haben: als Begriff für komplexe, nicht-lineare 

Kopplungen zwischen Prozessen, die verbundene, aber nicht-additive Sub-

systeme zusammenfügen und zusammenhalten; und die ein nur teilweise 

kohärentes, systemisches Ganzes bilden.46 Laut dieser Hypothese ist Gaia 

autopoietisch – selbst-bildend, grenzerhaltend, kontingent, dynamisch und 

nur unter bestimmten Bedingungen stabil. Gaia ist nicht auf die Summe 

ihrer Teile reduzierbar, sondern erreicht endliche systemische Kohärenz 

angesichts von Störungen und innerhalb von Parametern, die wiederum 

selbst responsive und dynamische Systemprozesse sind. Gaia könnte sich 

gar nicht um menschliche Intentionen, Wünsche oder Bedürfnisse (oder 

um die von anderen biologischen Wesen) kümmern. Doch sie stellt unse-

re ganze Existenz infrage und uns, die wir ihre brutale Mutation provoziert 

haben, die die Bewohnbarkeit menschlicher und nicht-menschlicher Ge-

genwarten und Zukünfte bedroht. Mit Gaia geht es nicht um eine Liste von 

Fragen, die auf rationale Politiken warten.47 Gaia ist ein eindringliches Er-

eignis, das dem gewohnten Denken ein Ende setzt. »Sie ist das, was die Fa-

beln und Refrains der modernen Geschichte ausdrücklich hinterfragt. Es 

geht um ein einziges Rätsel: Was ist die Antwort, die wir, die wir zu dieser 

Geschichte gehören, zu formulieren vermögen, wenn wir nun dem, was 

wir verursacht haben, ins Gesicht sehen?«48

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



66	 Unruhig bleiben

Anthropozän

Was haben wir also heraufbeschworen? Obwohl ich während einer histo-

risch einzigartigen, mehrjährigen kalifornischen Dürre schreibe, inmitten 

der explosiven Feuersaison 2015, benötige ich das Foto eines im Jahr 2009 

von der Sustainable Resource Alberta gezielt gelegten Feuers. Es wurde 

in der Nähe des Saskatchewan River Crossing auf dem Icefields Parkway 

entfacht, um die Ausbreitung des Borkenkäfers aufzuhalten, eine Barrie-

re für zukünftige Feuer zu schaffen und die Biodiversität zu erhöhen. Man 

hofft, dass dieses Feuer ein Verbündeter für die Wiederbelebung sein wird. 

Die zerstörerische Ausbreitung des Borkenkäfers überall im nordamerika

nischen Westen ist ein wichtiges Kapitel des Klimawandels im Anthropo-

zän, wie auch die vorhersagbaren Megadürren und die extremen und lan-

ge andauernden Feuerperioden. Feuer hat im nordamerikanischen Westen 

eine komplizierte, artenübergreifende Geschichte. Feuer ist ein essenziel-

les Element des Weiterbestehens, aber auch ein Akteur des doppelten To-

des; es vernichtet Fortsetzung. Die materielle Semiotik von Feuer in der 

Gegenwart steht also auf dem Spiel.

Abb. 2.3 Bild für das Anthropozän: Wälder in Flammen. Rocky Mountain  
House, Alberta, Kanada, 2. Juni 2009. Foto: Cameron Strandberg.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 67

Es ist höchste Zeit, sich direkt dem zeitlich-räumlich-globalen Ding na-

mens Anthropozän zuzuwenden.49 Der Begriff scheint in den frühen 1980er 

Jahren durch den Ökologen und Spezialisten für Süßwasserkieselalgen, 

Eugene Stroemer (Universität Michigan, verstorben 2012), geprägt worden 

zu sein. Er führte den Begriff ein, um auf die vielfältigen Beweise für die 

transformativen Effekte menschlicher Aktivitäten auf der Erde aufmerksam 

zu machen. Der Name Anthropozän hatte seinen dramatischen Starauf-

tritt im Globalisierungsdiskurs im Jahr 2000, als der niederländische No-

belpreisträger und Atmosphärenchemiker Paul Crutzen sich mit Stroemer 

zusammentat. Sie erklärten, dass die menschlichen Aktivitäten von einem 

Ausmaß und einer Art seien, die dazu berechtigten, einen neuen geologi-

schen Begriff für diese neue Epoche zu verwenden, die dem Holozän, das 

seit der letzten Eiszeit andauert, folgt, oder auch dem Pleistozän, das vor 

ungefähr 12.000 Jahren endete. Die anthropogenen Veränderungen, die mit 

der Dampfmaschine (Mitte des 18. Jahrhunderts) begannen und zur plane-

tenumformenden, explosionsartigen Zunahme des Kohleverbrauchs führ-

ten, hinterließen ihre Spuren in Luft, Wasser und Gestein.50 Die Hinweise 

verdichteten sich, dass die Übersäuerung und Erwärmung der Ozeane die 

Korallenriffe zersetzt, was riesige, geisterhafte Skelette gebleichter, sterben-

der oder toter Korallen zur Folge hat. Dass ein symbiotisches System – Ko-

rallen und ihre wässrigen, weltenproduzierenden Verbindungen mit Nes-

seltieren und Algen und noch vielen anderen Krittern – eine solche globale 

Transformation anzeigt, wird später in unsere Geschichte zurückkommen.

Vorerst ist wichtig festzuhalten, dass das Anthropozän im Kontext po-

pulärer und wissenschaftlicher Diskurse zur Währung wurde; es waren 

Diskurse, in denen umfassende und Dringlichkeiten gehorchende An-

strengungen unternommen wurden. Es sollten Wege gefunden werden, 

um über das große Ding namens Globalisierung zu reden, es zu theore-

tisieren, zu modellieren und zu managen. Klimamodellierung ist eine po-

sitiv wirksame Rückkopplungsschleife, die Zustandsänderungen in Syste-

men politisch-ökonomischer Diskurse erwirken kann.51 Dass Paul Crutzen 

sowohl Nobelpreisträger als auch Atmosphärenchemiker ist, waren ge-

wichtige Faktoren. Bis 2008 hatten viele WissenschaftlerInnen auf der gan-

zen Welt den noch nicht ganz offiziellen, aber zunehmend unverzichtba-

ren Begriff Anthropozän übernommen.52 Unzählige Forschungsprojekte, 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



68	 Unruhig bleiben

Performances, Installationen und Konferenzen in den Künsten und in den 

Sozial- und Geisteswissenschaften fanden es unabdingbar, den Begriff in 

ihren Namensgebungen zu verwenden und in ihrem Denken produktiv zu 

machen. Nicht zuletzt sollte so das sich beschleunigende Aussterben quer 

durch die gesamte biologische Systematik thematisiert werden, ebenso wie 

die artenübergreifende Verelendung, einschließlich diejenige menschli-

cher Wesen; eine Verelendung, die auf Kosten von Terra geht. Der fossi-

lienverbrennende Mensch scheint nämlich darauf aus zu sein, in kürzes-

ter Zeit so viele neue Fossilien wie möglich herzustellen. GeologInnen der 

nahen Zukunft werden sie in den Gesteins- und Erdschichten sowie un-

ter Wasser entziffern können, wenn es nicht sogar jetzt schon möglich ist. 

Vielleicht müsste das Bild für das Anthropozän nicht ein brennender Wald, 

sondern ein Burning Man53 sein!

Das Ausmaß der Verbrennungsambitionen des fossilienerzeugenden 

Menschen – dieses Anthropos, dessen heiße Projekte zur Beschleunigung 

des Artensterbens mit einem Verdienstabzeichen, dem Namen für eine 

geologische Epoche, belohnt worden sind  – ist schwer zu erfassen. Las-

sen wir einmal alle anderen sich beschleunigenden Extraktionen, die von 

Mineralien, Pflanzen, Tierfleisch, Grund und Boden usw., beiseite. Be-

trachten wir nur die rasche Entwicklung von Technologien für erneuerba-

re Energien sowie die politischen und technischen Maßnahmen, die an-

gesichts fühlbarer und kostspieliger Zusammenbrüche von Ökosystemen 

und sich ausbreitender politischer Unruhen ergriffen werden, um die Koh-

lenstoffemission zu verringern. Gern würden wir sagen, dass mit den neu-

en Technologien und Maßnahmen die Belastungen durch erderwärmen-

den Kohlendioxidüberschuss im Zuge der Verbrennung von immer noch 

mehr fossilen Brennstoffen gedämpft oder sogar eliminiert werden. Oder 

vielleicht würden auch die finanziellen Schwierigkeiten der Kohle- und Öl-

industrie im Jahr 2015 den Wahnsinn stoppen. Keineswegs. Schon eine 

gelegentliche Nachrichten-Lektüre zerstört solche Hoffnungen. Und das 

Problem ist sogar größer, als es aufmerksamen LeserInnen von IPCC-Do-

kumenten und der Presse erscheint. Michael Klare, Professor für Friedens- 

und Weltsicherheitsstudien am Hampshire College, legt in The Third Car­

bon Age stichhaltige Beweise gegen die Annahme vor, dass ein Zeitalter 

erneuerbarer Energien auf das aktuelle Ölzeitalter folgen wird, das wiede-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 69

rum das alte Kohlenzeitalter abgelöst hat.54 Er führt die wachsenden glo-

balen, staatlichen und privaten Investitionen in erneuerbare Energien im 

Detail aus; offenbar verspricht dieser Sektor große Profite und Machtvor-

teile. Gleichzeitig werden seitens der global player alle vorstellbaren – und 

viele unvorstellbaren  – technischen und strategischen Maßnahmen er-

griffen, um auch noch die letzte Kalorie fossilen Kohlenstoffs zu extrahie-

ren, ganz egal in welcher Tiefe oder in welcher Form von Sand, Schlamm 

oder Stein sie sich befindet und egal welchen Horror ihre Reise in den 

Vertrieb und zu ihrem schlussendlichen Einsatzort verursacht; Hauptsa-

che, die Kalorie wird verbrannt, bevor jemand anderer an sie herankommt 

und sie verbrennt  – in der dummen, phallischen Geschichte der ersten 

und letzten schönen Worte und Waffen.55 Im, wie Klare es nennt, »Zeital-

ter von unkonventionellem Öl und Gas« ist Hydrofracking die Spitze des 

(schmelzenden) Eisbergs. Die Schmelze in den polaren Meeren, schreck-

lich für Eisbären und KüstenbewohnerInnen, ist überaus vorteilhaft für 

großes, kompetitives Militär, für das Bohren und Schürfen sowie für die 

Tankschifffahrt über die Nordwestpassage. Wer braucht schon Eisbrecher, 

wenn man sich auf schmelzendes Eis verlassen kann?56

Ein Ingenieur für komplexe Systeme namens Brad Werner hielt 2012 

im Rahmen einer Versammlung der American Geophysical Union in San 

Francisco eine Rede. Seine These war recht einfach: Wissenschaftlich ge-

sehen, habe der globale Kapitalismus »den Abbau der Ressourcen so rasch, 

bequem und barrierefrei« gemacht, »dass ›Erde-Mensch-Systeme‹ in Reak-

tion darauf gefährlich instabil geworden sind«. Deshalb bleibe als einzig 

mögliche wissenschaftliche Antwort nur die Revolte! Bewegungen, nicht 

nur Individuen, sind kritisch. Nötig seien ein Handeln und ein Denken, 

die nicht mit der dominanten kapitalistischen Kultur zusammengehen. 

Und das, so Werner, sei nicht eine Frage der Meinung, sondern geophysi-

kalischer Dynamiken. Der Journalist, der über die Tagung berichtete, fass-

te Werners Rede folgendermaßen zusammen: »Er sagt, seine Forschung 

zeigt, dass unser ganzes ökonomisches Paradigma eine Gefahr für die öko-

logische Stabilität darstellt.«57 Werner ist nicht der erste oder letzte Wissen-

schaftler und Hersteller von Dingen von Belang, der so argumentiert, aber 

seine klaren, deutlichen Worte auf einer wissenschaftlichen Versamm-

lung sind erfrischend und bestärkend. Revoltiert! Denken müssen wir. Wir 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



70	 Unruhig bleiben

müssen denken. Wirklich denken, nicht wie Eichmann, der Gedankenlose. 

Aber natürlich steckt der Teufel im Detail – wie revoltieren? Wie von Be-

lang sein und es nicht nur sein wollen?

Kapitalozän

Eines zumindest ist kristallklar: Ganz egal, wie sehr er in einem generisch 

maskulinen Universalismus feststeckt, und egal, wie sehr er ausschließlich 

nach oben blickt, der Anthropos hat dieses Fracking-Ding nicht gemacht 

und er sollte nicht der Namensgeber für eine doppeltodliebende Epoche 

sein. Der Anthropos ist letztlich nicht Burning Man. Aber weil der Begriff 

schon gut etabliert ist und vielen wichtigen MitspielerInnen weniger um-

stritten erscheint als derjenige des Kapitalozäns, weiß ich, dass wir den Be-

griff Anthropozän weiter benötigen werden. Ich werde ihn auch zuweilen 

verwenden, aber sparsam. Was und wen das Anthropozän in seiner über-

holten Tragetasche sammelt, könnte für ein Leben in den Ruinen oder so-

gar für eine bescheidene Erholung der Erde durchaus hilfreich sein.

Dennoch: Wenn wir nur ein einziges Wort für die aktuellen SF-Zei-

ten hätten, müsste es sicherlich Kapitalozän lauten.58 Nicht die Spezies 

Mensch hat die Bedingungen für das Dritte Kohlenstoffzeitalter oder das 

nukleare Zeitalter geschaffen. Die Geschichte der Spezies Mensch als dem 

Protagonisten des Anthropozäns ist eine beinahe lächerliche Wiederauf-

lage des großen, phallischen, humanisierenden und modernisierenden 

Abenteuers, in dem »der Mensch«, Abbild eines verschwundenen Gottes, 

in seinem säkular-sakralen Aufstieg Superkräfte erwirbt, nur um in einer 

tragischen Abschwellung zu enden – wieder einmal. Der autopoietische, 

sich selbst erschaffende Mann ist einmal mehr abgestürzt, diesmal durch 

einen tragischen Systemfehler, der biodiverse Ökosysteme in ausgeflipp-

te Wüsten aus schleimigen Flächen und stechenden Quallen verwandelt 

hat. Auch der »technologische Determinismus« hat nicht das Dritte Koh-

lenstoffzeitalter hervorgebracht. Kohle und die Dampfmaschine haben die 

Geschichte nicht determiniert. Und, nebenbei gesagt, sind alle Datierungen 

falsch. Nicht weil wir bis zur letzten Eiszeit zurückgehen müssten, sondern 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 71

weil wir zumindest die große Markt- und Warenweltumwandlung vom 16. 

und 17. Jahrhundert bis heute berücksichtigen müssten, selbst wenn wir 

(fälschlicherweise) glauben, eurozentrisch bleiben zu können, wenn wir 

über die »globalisierenden« Transformationen nachdenken, die das Kapi-

talozän formen.59 Sicherlich müssen wir von den Handelsnetzwerken des 

Zuckers und der Edelmetalle erzählen, von der Plantagenwirtschaft, vom 

Genozid an indigenen Völkern und von der Sklaverei mit ihren Arbeits

innovationen, ihren Umsiedlungen und Rekompositionen von Lebewesen 

und Dingen; davon, wie sie menschliche und nicht-menschliche Arbei

terInnen jeglicher Art aufgewirbelt haben. Die infektiöse industrielle Re-

volution Englands ist ein gewichtiger Faktor, aber sie ist nicht die einzige 

Strippenzieherin im Spiel der planetenverändernden, historisch situierten, 

auch so ausreichend neuen, welterzeugenden Beziehungen. Die Umsied-

lung von Menschen, Pflanzen und Tieren, die Abholzung riesiger Wälder 

und der gewaltsame Abbau von Metallen gingen der Dampfmaschine vo-

raus. Doch das rechtfertigt kein Händeringen angesichts der Perfidie des 

Anthropos, der Spezies Mensch oder des »Manns als Jäger«.

Abb. 2.4 Bild für das Kapitalozän: das schmelzende Eis der Nordwestpassage,  
Daten von 2012. NASA Visible Earth Image von Jesse Allen, 2015, unter Verwendung 

der Daten von LANCE (Land Atmosphere Near Real-Time Capability for EOS).  
National Snow and Ice Data Center.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



72	 Unruhig bleiben

Geschichten über ein systemisches Ineinandergreifen von Metabolismen, 

Artikulationen oder Koproduktionen (suchen Sie sich die Metapher aus) in 

Ökonomien und Ökologien, über Entwicklungen von Menschen und über 

nicht-menschliche Kritter müssen schonungslos opportunistisch und kon-

tingent sein. Sie müssen außerdem schonungslos relational, sympoietisch 

und konsequent sein.60 Sie sind irdisch, nicht kosmisch, auch nicht geseg-

net oder ins Weltall verflucht. Das Kapitalozän ist irdisch; es muss nicht 

zwingend die letzte biodiverse geologische Epoche sein, in der auch unsere 

Spezies existiert. Es gibt immer noch so viele gute Geschichten zu erzäh-

len, so viele Tragenetze sind noch zu knüpfen – nicht nur durch mensch-

liche Wesen.

Lassen Sie mich meine Einwände gegen das Anthropozän als Werkzeug, 

als Geschichte oder als Epoche, mit dem/der man denken kann, provokativ 

zusammenfassen: (1) Das Mythensystem rund um den Anthropos ist ein 

abgekartetes Spiel und all diese Geschichten gehen schlecht aus. Genauer 

gesagt enden sie in doppeltem Tod, es gibt in ihnen kein Weiterbestehen. 

Mit einem so miesen Protagonisten ist es schwer, gute Geschichten zu er-

zählen. Schlechte Protagonisten brauchen eine Geschichte, aber nicht die 

ganze. (2) Die Spezies Mensch macht keine Geschichte. (3) »Der Mensch 

und sein Werkzeug« machen keine Geschichte. Das ist nur die Geschich-

te, die der menschliche Exzeptionalismus über Geschichte erzählt. (4) Ge-

schichte muss Platz machen für Geogeschichten, für Gaiageschichten, für 

symchthonische Geschichten; die Erdlinge stellen verwobenes, verfloch-

tenes Leben und Sterben in sympoietischen, artenübergreifenden Faden-

spielen her; sie machen keine Geschichte im Singular. (5) Der menschliche 

Sozialapparat des Anthropozäns tendiert dazu, kopflastig und bürokratisch 

zu agieren. Eine Revolte braucht andere Aktionsformen und andere Ge-

schichten des Trostes, der Inspiration, der Wirksamkeit. (6) Trotz seiner 

Abhängigkeit von agilen, computerbasierten Modellierungen und der au-

topoietisch argumentierenden Systemtheorie hängt das Anthropozän zu 

sehr an einer eigentlich »undenkbaren« Theorie der Beziehungen, näm-

lich an der alten Theorie eines eingeschränkten, zweckorientierten Indi-

vidualismus – immer schon existierende Einheiten befinden sich in einer 

Konkurrenzbeziehung und konsumieren die ganze Luft der Atmosphäre 

(außer Kohlendioxid, offensichtlich). (7) Die Wissenschaften des Anthropo-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 73

zäns sind zu stark von einer restriktiven Systemtheorie gerahmt und von 

jenen Evolutionstheorien, die unter dem Begriff »Moderne Synthese« fir-

mieren. Diese sind, trotz ihrer großen Bedeutung, nicht dazu in der Lage, 

gut über Sympoiesis, Symbiose, Symbiogenese, Entwicklung, verwobene 

Ökologien und Mikroben nachzudenken. (8) »Anthropozän« ist ein Be-

griff, der Intellektuellen der reichen Klassen und Regionen einfach, sinn-

voll und anwendbar erscheint. Aber er ist in vielen Teilen der Erde, speziell 

(aber nicht ausschließlich) unter Indigenen, nicht gebräuchlich; sie haben 

andere Begriffe für Klima, Wetter, Land oder die Pflege des Landes.

Ich bin mit der feministischen Umweltschützerin Eileen Crist einer 

Meinung, wenn sie gegen unternehmerische, technokratische, von Markt 

und Profit betörte, modernisierende und exzeptionalistische, insgesamt 

systemerhaltende Einsätze großer Teile des Anthropozän-Diskurses an-

schreibt. Dieser Diskurs ist nicht einfach nur falsch für Kopf und Herz; er 

laugt auch unsere Fähigkeit aus, uns andere Welten vorzustellen und für 

sie Sorge zu tragen. Das betrifft sowohl jene Welten, die bereits jetzt un-

ter prekären Bedingungen existieren (unter anderem solche, die »Wildnis« 

genannt werden, trotz der ganzen kontaminierten Geschichte dieses Be-

griffs, der aus dem rassistischen Siedlerkolonialismus kommt), als auch 

Welten, die wir gemeinsam mit anderen Krittern ins Leben rufen müssen, 

damit wir (was immer noch möglich ist) Vergangenheiten, Gegenwarten 

und Zukünfte zurückgewinnen können. »Verknappung mit ihren tiefge-

henden und lang anhaltenden Folgen und das Leid, das sie für alles Leben 

verheißt, ist auf allen Ebenen ein Artefakt des menschlichen Exzeptionalis-

mus.« Stattdessen würde eine Menschheit mit irdischerer Integrität »vor-

rangig dazu einladen, zurückzurudern und zu verkleinern und die Begren-

zung unserer eigenen Bevölkerungszahlen, unserer Ökonomien, unserer 

Lebensräume zu begrüßen um einer höheren, inklusiven Freiheit und Le-

bensqualität willen.«61

Wenn die Menschen also weiterhin in ihrer Geschichte leben und die 

Erdgebundenen ihre Aufgaben im Anthropozän aufnehmen, sind für mei-

nen Geschmack zu viele Posthumane (und Posthumanisten, die eine ganz 

andere Versammlung darstellen) ins Anthropozän ausgewandert. Viel-

leicht ist mein menschliches und nichtmenschliches Volk das der schreck-

lichen Chthonischen, die sich in den Geweben von Terrapolis schlängeln.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



74	 Unruhig bleiben

Ich möchte festhalten, dass das Kapitalozän, sofern es in der Sprache 

eines fundamentalistischen Marxismus mit all seinen Fallen (Modernität, 

Fortschritt, Geschichte) erzählt wird, ebenso hart oder noch härter kritisiert 

werden muss. Die Geschichten des Anthropozäns und des Kapitalozäns 

taumeln ständig an einem Rand entlang und laufen Gefahr, viel zu groß zu 

werden. Marx war besser im Geschichtenerzählen, Darwin auch. Wir kön-

nen ihren Mut und ihre Fähigkeiten, Geschichten zu erzählen, die gerade 

groß genug sind, aber beerben; Geschichten ohne Determinismus, Teleo-

logie und Plan.62

Historisch situierte, relationale Verweltlichungen machen sich sowohl 

über die binäre Trennung von Natur und Gesellschaft als auch über unsere 

Versklavung durch den Fortschritt und seinen bösen Zwilling, die Moder-

nisierung, lustig. Das Kapitalozän ist relational hergestellt worden, nicht 

durch einen säkularen, gottähnlichen Anthropos, nicht durch das Gesetz 

der Geschichte, durch die Maschine selbst oder durch einen Dämon na-

mens Moderne. Das Kapitalozän muss deshalb relational abgebaut wer-

den, damit in materiell-semiotischen SF-Mustern und -Geschichten et-

was komponiert werden kann, das lebbarer ist, etwas, worauf Ursula K. 

Le Guin stolz sein würde. Erneut schockiert über unsere – Milliarden Erd-

bewohnerInnen, Sie und mich eingeschlossen – täglich sich wiederholen-

de Zustimmung zur Praxis dessen, was man Kapitalismus nennt, haben 

Philippe Pignarre und Isabelle Stengers festgestellt, dass die verschiede-

nen Denunziationen des Kapitalismus einzigartig ineffektiv gewesen sind. 

Wäre es anders, wäre er längst verschwunden. Eine dunkle und verhexte 

Bindung an den Köder des Fortschritts (und seinen Gegenpol) treibt uns 

in unendliche höllische Alternativen, als ob es keine anderen Möglichkei-

ten gäbe, die Welt neu zu gestalten, zu imaginieren, lebbar zu machen, 

wieder einzutauchen in ein gutes Leben, das wir miteinander und mit an-

deren Wesen führten. Diese Erklärung stellt uns aber nicht davon frei, vie-

le wichtige Dinge besser zu machen; im Gegenteil. Pignarre und Stengers 

bejahen lokale Kollektive, die neue Praktiken der Imagination, des Wider-

stands, der Revolte, der Wiederherstellung und der Trauer entwickeln kön-

nen, Praktiken des guten Lebens und Sterbens. Pignarre und Stengers er-

innern uns daran, dass die etablierte Unordnung nicht notwendig ist. Eine 

andere Welt wird nicht nur dringend gebraucht, sie ist auch möglich; aber 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 75

nicht, wenn wir uns durch Verzweiflung, Zynismus oder Optimismus, im 

Glauben oder Unglauben an den Diskurs des Fortschritts verhexen las-

sen.63 Viele marxistische KritikerInnen und KulturtheoretikerInnen wür-

den hier bestenfalls zustimmen.64 Auch die Tentakulären.65

Abb. 2.5 Octopi Wall Street: Symchthonische Revolte. Marley Jarvis,  
Laurel Hiebert, Kira Treibergs, 2011. Oregon Institute of Marine Biology.

Chthuluzän

Auf Margulis’ und Lovelocks generativen, komplexen Systemansatz zu-

rückgehend ist Gaia für viele zeitgenössische westliche DenkerInnen die Fi-

gur des Anthropozäns. Aber die sich entfaltende Gaia ist besser im Chthu-

luzän aufgehoben, in einer fortdauernden Zeit, die sich einer festen Gestalt 

und einer einheitlichen Datierung widersetzt und nach unzähligen Namen 

verlangt. Aus dem Chaos auftauchend66 war und ist Gaia eine mächtige 

und eindringliche Kraft, die in niemandes Tasche passt, niemandes Hoff-

nung auf Erlösung erfüllt und auch das ausgeklügeltste autopoietische, 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



76	 Unruhig bleiben

komplexe Systemdenken des 20. Jahrhunderts herausfordern kann; jenes 

Denken, das dazu geführt hat, dass die Verwüstungen durch die anthro-

pogenen Prozesse der letzten paar Jahrhunderte verstanden wurden, eine 

notwendige Gegenspielerin euklidischer Figuren und Geschichten »des 

Menschen«.67 Mit ihrer post-eurozentrischen Konferenz »The Thousand 

Names of Gaia«68 exorzierten Eduardo Viveiros de Castro und Déborah Da-

nowski, zwei EthnologInnen und PhilosophInnen aus Brasilien, weiterhin 

bestehende Annahmen, dass Gaia als Refiguration der Dringlichkeiten un-

serer Zeit auf die antiken Griechen und die anschließenden europäischen 

Kulturen beschränkt sein könnte. Namen, nicht Gesichter, nicht Gestalten 

desselben, etwas anderes, tausendmal etwas anderes, aber immer noch, 

auch in diesem Erdzeitalter, von ineinandergreifenden, kontinuierlichen, 

generativen wie destruktiven Ver- und Entweltlichungen erzählend. Wir 

brauchen eine andere Figur, Tausend Namen für etwas anderes, um aus 

dem Anthropozän in eine andere Erzählung, die gerade groß genug ist, 

zu entkommen. Als jemand, die in einem kalifornischen Rotholzwald von 

der Spinne Pimoa chthulhu gebissen wurde, möchte ich dafür die schlan-

genförmige Medusa und die vielen unabgeschlossenen Verweltlichungen 

ihrer Nachfahren, Verbündeten und Abkömmlinge vorschlagen. Vielleicht 

kann Medusa, die einzige Sterbliche der Gorgonen, uns in die Holobiome 

von Terrapolis bringen und unsere Chancen verbessern, die Schiffe der 

Helden des 21. Jahrhunderts auf lebendigen Korallenriffen zu zerschmet-

tern, anstatt ihnen zu erlauben, auch noch den letzten Tropfen fossilen 

Fleisches aus totem Gestein zu saugen.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 77

Abb. 2.6 Bild für das Chthuluzän: Potnia Theron mit Gorgonengesicht. Kameiros, 
Rhodos, um 600 vor unserer Zeitrechnung, Terrakotta, 30 Zentimeter Durchmesser, 

British Museum. Ausgrabung von Auguste Salzmann und Sir Alfred Bilotti;  
angekauft 1860. Foto: Marie-Lan Nguyen 2007.

Die Figur Potnia Theron, die Gebieterin der Tiere, ist auf einem Terrakotta-

Teller als geflügelte Göttin mit einem geschlitzten Rock dargestellt. Mit je-

der Hand berührt sie einen Vogel.69 Sie ist eine anschauliche Erinnerung 

daran, wie breit, weit und zeitlich tief die chthonischen Kräfte in der Welt 

des Mittelmeers, des Nahen Ostens und darüber hinaus wirksam gewe-

sen sind und es auch in Zukunft bleiben werden.70 Potnia Theron wurzelt 

in den minoischen und mykenischen Kulturen und hat die griechischen 

Mythen der Gorgonen (speziell die der sterblichen Medusa) und der Ar-

temis beeinflusst. Sie ist eine Art weitgereiste Ur-Medusa, die Herrsche-

rin über die Bestien und eine potenzielle Verbindung zwischen Kreta und 

Indien. Die geflügelte Figur wird auch Potnia Melissa genannt, Gebiete-

rin der Bienen, und ist dann drapiert mit all deren summenden, stechen-

den, honigklebrigen Geschenken. Beachten Sie die akustischen, taktilen 

und gustatorischen Sinnesempfindungen, die die Göttin hervorruft, und 

ihr sympoietisches, mehr-als-menschliches Fleisch. Diese Schlangen und 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



78	 Unruhig bleiben

Bienen dienen eher als stechende, tentakuläre Fühler, denn als binokulare 

Augen; aber diese Kreaturen sehen ebenfalls: mit Facettenaugen und viel-

armiger Optik.

Viele Verkörperungen der geflügelten Bienen-Göttin rund um die Welt 

sind sehr alt und sie werden in der Gegenwart dringend gebraucht.71 Pot-

nia Therons/Melissas Schlangenlocken und das Gorgonengesicht ver-

fangen sich in einer heterogenen Verwandtschaft chthonischer, irdischer 

Kräfte, die verschwenderisch durch Raum und Zeit reisen. Das griechi-

sche Wort Gorgone wird zwar als »furchterregend« (dreadful) übersetzt, 

aber das ist möglicherweise einem astralisierten, partriarchalen Missver-

stehen von vielmehr ehrfurchtsvollen (awe-ful) Geschichten und Darstel-

lungen geschuldet: Geschichten von Schöpfung und Destruktion, einer 

beharrlichen, fortdauernden irdischen Endlichkeit. Potnia Theron/Melis-

sa/Medusa verpassen der Fazialität, der Gesichtlichkeit, ein neues Ausse-

hen und versetzen damit modernen, humanistischen (einschließlich tech-

nohumanistischen) Figurationen eines nach vorne blickenden und in den 

Himmel starrenden Anthropos einen schweren Schlag. Erinnern wir uns, 

dass das griechische chthonios »auf, in oder unter der Erde oder dem Meer« 

bedeutet, und wir finden ein reiches irdisches Wirrwarr (muddle) für SF 

vor: science fact, Science-Fiction, spekulativen Feminismus und spekulative 

Fabulation. Die Chthonischen sind eben keine Himmelsgötter, auch kein 

Fundament für die OlympierInnen, keine FreundInnen des Anthropozäns 

oder Kapitalozäns und ganz sicher nicht abgeschlossen. Die Erdgebunde-

nen können Mut schöpfen – und aktiv werden.

Die Gorgonen sind mächtige, geflügelte chthonische Entitäten, die kei-

ne saubere Genealogie nachweisen können; ihre Reichweite ist lateral und 

tentakulär; sie verfügen über keine gesicherte Herkunft oder Art (Genre, 

Gender), obwohl sie als weiblich dargestellt und erzählt werden. In alten 

Versionen tun sich die Gorgonen mit den Erinnyen (den Furien) zusam-

men, mit jenen chthonischen Unterweltkräften, die Verstöße gegen die 

natürliche Ordnung rächen. In der Luft sind die Harpyien mit ihren vo-

gelförmigen Körpern für diese lebenswichtige Aufgabe zuständig.72 Dies 

vor Augen, lassen Sie uns noch einmal die Vögel von Potnia Theron anse-

hen. Was machen sie? Sind die Harpyien ihre Cousinen? Um 700 vor un-

serer Zeitrechnung stellte sich Hesiod die Gorgonen als Meeresdämonen 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 79

vor und gab ihnen Meeresgottheiten als Eltern. Ich lese Hesiods Theogonie 

als einen Versuch, eine sehr ausladend-queere Familie zu stabilisieren. Die 

Gorgonen brechen eher aus, als dass sie erscheinen; sie sind auf ähnliche 

Weise eindringlich wie Stengers’ Gaia.

Die Gorgonen haben jene Männer, die ihnen in ihr lebendiges, giftiges, 

schlangenbedecktes Gesicht schauten, versteinert. Was wäre wohl passiert, 

wenn diese Männer dazu in der Lage gewesen wären, die furchterregenden 

Chthonischen freundlich zu grüßen? Sind solche Umgangsformen noch 

erlernbar? Haben wir genug Zeit, sie zu erlernen? Oder wird die Stratigra-

fie der Steine nur noch das Ende des steinernen Anthropos verzeichnen 

können?73

Die olympischen GöttInnen sahen in Medusa eine besonders gefähr-

liche Feindin der himmlischen Erbfolge und Autorität. Deshalb ist die 

sterbliche Medusa von speziellem Interesse für meine Überlegungen, das 

Chthuluzän als eine jener Geschichten vorzuschlagen, die groß genug ist, 

um in unserer Epoche unruhig zu bleiben. Ich deute die Geschichten um, 

verdrehe sie, aber nicht mehr, als es die Griechen selbst andauernd taten.74 

Der Held Perseus wird ausgesandt, um Medusa zu töten. Mit der Hilfe 

von Athene, der kopfgeborenen Lieblingstochter Zeus’, schlug er Medusa 

den Kopf ab und brachte ihn seiner Komplizin, der jungfräulichen Göttin 

der Weisheit und des Krieges. Athene befestigte den abgetrennten Kopf, 

das Gesicht voraus, auf ihrem Schild, dem Aegis, und verriet damit – wie 

üblich  – die Erdgebundenen. Von mutterlosen Kopfgeburten kann man 

nichts Besseres erwarten. Aber aus diesem Auftragsmord entstand auch 

Gutes: Dem toten Körper der Medusa entstieg das geflügelte Pferd Pega-

sus. FeministInnen pflegen eine spezielle Freundschaft mit Pferden. Wer 

möchte behaupten, dass uns diese Geschichten nicht immer noch profund 

bewegen?75 Aus dem Blut, das aus dem abgetrennten Kopf Medusas tropf-

te, entstanden die Korallen der westlichen Meere. Bis heute erinnert der 

Name von korallenähnlichen Meeresgewächsen, den Tiefseegorgonien, an 

sie: Es sind symbiotische Kompositionen aus tentakulären, animalischen 

Nesseltieren und photosynthetisierenden, algenähnlichen Lebewesen, den 

Zooxanthellen.76

Mit den Korallen wenden wir uns definitiv ab von betörenden Darstel-

lungen des Gesichts, egal wie schlangenartig sie sind. Nicht einmal Potnia 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



80	 Unruhig bleiben

Theron, Potnia Melissa oder Medusa können alleine die benötigten Tenta-

kel auswerfen. Damit beauftragt zu denken, zu figurieren und Geschichten 

zu erzählen, verbündet sich die Spinne meiner ersten Seiten, Pimoa chtu­

lhu, mit ausgesprochen wirbellosen Meereskreaturen. Korallen schließen 

sich mit Oktopussen, Kalmaren und Tintenfischen zusammen. Oktopusse 

werden auch Meeresspinnen genannt, nicht nur ihrer Tentakularität we-

gen, sondern auch aufgrund ihres Jagdverhaltens. Die Tentakulär-Chtho-

nischen müssen essen; sie versammeln sich um den Tisch, cum panis, 

Art-GenossInnen der Erde. Sie bilden die verführerischen, verlockenden, 

hinreißenden, endlichen, gefährlichen Unsicherheiten des Chthuluzäns 

gut ab. Das Chthuluzän ist weder heilig noch säkular; diese irdische Ver-

weltlichung ist durch und durch terrestrisch, durcheinander und sterb-

lich – und im Moment steht sie auf dem Spiel.

Als bewegliche, vielarmige Räuber, die durch und über Korallenriffe 

pulsieren, werden Oktopusse auch Spinnen des Meeres genannt. Und so 

treffen sich Pimoa chthulhu und Octopus cyanea in den verwobenen Fabeln 

des Chthuluzäns.77

Alle diese Geschichten sind Köder, um das Chthuluzän als notwendige, 

dritte Geschichte zu entwerfen; als dritte Tragetasche, in der das gesam-

melt wird, was entscheidend dafür sein wird, ob es überhaupt weitergeht, 

entscheidend, um unruhig zu bleiben.78 Die Chthonischen sind nicht auf 

eine verschwundene Vergangenheit beschränkt. Sie sind auch in der Ge-

genwart ein summender, stechender, saugender Schwarm; und mensch-

liche Wesen leben nicht in einem Extra-Kompost. Wir sind Humus, nicht 

homo, nicht anthropos; wir sind kompostiert, nicht posthuman. Die Nach-

silbe kainos (»-zän«) deutet eine neue, eine eben gemachte, eine frische 

Epoche der dichten Gegenwart an. Im Chthuluzän sympoietisch zu arbei-

ten und zu spielen heißt, die biodiversen Kräfte von Terra zu erneuern. 

Anders als das Anthropozän und das Kapitalozän setzt sich das Chthulu-

zän aus Fortsetzungsgeschichten und artenübergreifenden Praktiken des 

Miteinander-Werdens zusammen. Sein Fortdauern steht auf dem Spiel. Es 

ist eine gefährdete Zeit, in der die Welt nicht fertig und der Himmel nicht 

gefallen ist – noch nicht. Wir stehen füreinander auf dem Spiel. Anders als 

in den dominanten Dramen des Anthropozäns und des Kapitalozäns sind 

menschliche Wesen im Chthuluzän nicht die einzig entscheidenden Ak-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 81

teurInnen, während alle anderen nur reagieren können. Die Ordnung wird 

umgestrickt: Menschliche Wesen sind mit und von der Erde, und die bio-

tischen und abiotischen Kräfte der Erde erzählen die zentrale Geschichte.

Dennoch sind die Aktivitäten von situierten, konkreten menschlichen 

Wesen wichtig. Es ist von Gewicht, auf welche Arten und Weisen von Le-

ben und Sterben wir setzen. Es macht nicht nur für menschliche Wesen 

einen Unterschied, sondern auch für die vielen Lebewesen quer durch 

alle Taxa, die wir der Ausrottung, dem Genozid und der Zukunftslosigkeit 

preisgegeben haben. Ob wir wollen oder nicht, wir sind Teil eines Faden-

spiels, das sich um gefährdete Welten kümmert; Welten, die durch den fos-

silienverbrennenden Menschen, der in den Orgien des Anthropozäns und 

Kapitalozäns so schnell wie möglich neue Fossilien herstellt, sehr viel stär-

ker gefährdet sind als früher. In jeder Faser des Gewebes der dringend ge-

brauchten Chthuluzän-Geschichte sind verschiedenste menschliche und 

nicht-menschliche MitspielerInnen notwendig. Die Hauptrollen sind nicht 

auf die zu großen SpielerInnen in den zu großen Geschichten des Kapita-

lismus und des Anthropos beschränkt, zumal beide zu seltsam apokalyp

tischer Panik und noch seltsameren gleichgültigen Verurteilungen einla-

den, anstatt aufmerksame Praktiken des Denkens, des Liebens, der Wut 

und der Sorge zu fördern.

Das Anthropozän und das Kapitalozän überlassen sich zu schnell dem 

Zynismus, der Schwarzseherei und ebenso selbstsicheren wie selbsterfül-

lenden Vorhersagen im Stil von »Das Spiel ist aus, es ist zu spät«. Solche 

Reden höre ich derzeit überall um mich herum, sowohl von Experten als 

auch in der breiten Öffentlichkeit. In ihnen infizieren technotheokratische, 

geoingenieursmäßige Reparaturfantasien und das sich Suhlen in Verzweif-

lung jede gemeinsam hergestellte Vision. Sich mit dem schieren Nicht-

Wir, mit der mehr als menschlichen Verweltlichung des Korallenriffs zu 

konfrontieren, mit all seinen Anforderungen, die das Leben und Sterben 

von unzähligen Krittern ermöglichen, ist auch eine Konfrontation mit dem 

Wissen, dass gegenwärtig mindestens 250 Millionen menschliche Wesen 

in ihrem guten Leben und Sterben direkt auf das Überleben dieser Holobi-

ome angewiesen sind. Vielfältige Korallen und vielfältige Völker und Leute 

stehen mit- und füreinander auf dem Spiel. Gedeihen muss als artenüber-

greifende Responsabilität und ohne die Arroganz der Himmelsgötter und 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



82	 Unruhig bleiben

ihrer Lakaien kultiviert werden. Oder die biodiverse Erde wird sich in et-

was sehr Schleimiges verwandeln, wie ein überfordertes, komplexes, adap-

tives System, dem es nicht mehr gelingt, eine Verletzung nach der anderen 

auszugleichen.

Die Korallen haben den Erdgebundenen überhaupt erst das Anthropo-

zän ins Bewusstsein gebracht. Von Anfang an wurde der Begriff Anthropo-

zän dafür verwendet, die menschlich induzierte Erwärmung und Übersäu-

erung der Ozeane zu thematisieren, die mit den Kohlendioxidemissionen 

fossiler Brennstoffe zusammenhängen. Erwärmung und Übersäuerung 

sind bekannte Stressfaktoren, die Korallenriffe krank machen und blei-

chen, da sie für den Tod der photosynthetisierenden Zooxanthellen verant-

wortlich sind und damit auch für den der symbiotischen Nesseltiere und 

all der anderen Kritter, die zu unzähligen Taxa gehören und deren Verwelt-

lichungen von einem intakten Riffsystem abhängig sind. Die Korallen der 

Meere und die Flechten an Land bringen uns auch das Kapitalozän ins Be-

wusstsein; sie verweisen auf den Tiefseebergbau am Meeresgrund, auf Fra-

cking und den Bau von Pipelines quer über von zarten Flechten bewach-

sene nördliche Landschaften, die die Basis für eine sich beschleunigende, 

nationalistische, transnationalistische und unternehmerische Entweltli-

chung bilden.

Aber Korallen- und Flechten-Symbionten tragen uns auch reichhaltig 

in das sagenhafte Gewebe der dichten Präsenz des Chthuluzäns hinein, 

wo es – gerade so – noch möglich ist, im unarroganten Zusammenwirken 

mit all jenen, die sich im Wirrwarr befinden, ein viel besseres SF-Spiel zu 

spielen. Wir sind alle Flechten; so können wir von den Furien, die immer 

noch ausbrechen, um Verbrechen gegen die Erde zu rächen, von den Fel-

sen gekratzt werden. Oder wir schließen uns den metabolischen Umwand-

lungen von Steinen und Krittern an, um gut zu leben und zu sterben. »›Ist 

dir klar‹, wird der Phytolinguist zum Kunstkritiker sagen, ›dass es mal eine 

Zeit gab, in der sie nicht einmal Auberginen lesen konnten?‹ Und sie wer-

den unsere Ignoranz belächeln, während sie ihre Rucksäcke schultern und 

zur Nordseite von Pike’s Peak wandern, um dort die neu entzifferte Lyrik 

der Flechten zu lesen.«79

Mit diesen aktuellen Themen im Hinterkopf kehre ich zu meiner Aus-

gangsfrage zurück: Was passiert, wenn menschlicher Exzeptionalismus 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Tentakulär denken� 83

und zweckorientierter Individualismus der klassischen politischen Ökono-

mie in den besten Wissenschaften und quer durch die Disziplinen und 

Interdisziplinen undenkbar werden? Ernsthaft undenkbar: nicht mehr 

für das Denken zur Verfügung stehend. Warum drängt sich der epocha-

le Name Anthropos gerade dann auf, wenn in den Humusitäten Konzepte 

und Wissenspraktiken über und in Symbiogenese und Sympoetik so wild 

und wundervoll erhältlich und produktiv sind, unter anderem in nicht-

kolonisierenden Künsten, Wissenschaften und Politiken? Was, wenn die 

traurigen Machenschaften des Anthropozäns und die Entweltlichungen 

des Kapitalozäns die letzten Atemzüge der Himmelsgötter sind, nicht die 

Garanten einer abgeschlossenen Zukunft, Ende des Spiels? Es ist von Ge-

wicht, welche Gedanken Gedanken denken. Wir müssen denken!

Abb. 2.7 Der Große Blaue Krake, Octopus cyanea, im Wasser nahe Lanai, Hawaii.  
Foto: David Fleetham. © OceanwideImages.com.

Das unabgeschlossene Chthuluzän muss den Abfall des Anthropozäns 

und die Tötungskraft des Kapitalozäns aufsammeln. Es muss schroten und 

schreddern und schichten wie ein verrückter Gärtner und einen noch viel 

heißeren Kompost für immer noch mögliche Vergangenheiten, Gegenwar-

ten und Zukünfte herstellen.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:51



	 Anmerkungen� 237

Kapitel 2: Tentakulär denken. Anthropozän, Kapitalozän, Chthuluzän

1	 Gilbert, »We Are All Lichens Now«. Vgl. auch: Gilbert u. a. (2012), »A Symbiotic 
View of Life«. Gilbert hat das »jetzt« aus seinem Aufruf zur Versammlung ent-
fernt. Wir sind immer schon SymbiontInnen gewesen  – genetisch, entwick-
lungsgeschichtlich, anatomisch, physiologisch, neurologisch, ökologisch.

2	 Diese Sätze stehen auf der Hinterseite des Umschlags von Isabelle Stengers’ und 
Vinciane Desprets Women Who Make a Fuss. Ursprünglich aus Virginia Woolfs 
Drei Guineen stammend ist der Slogan »Denken müssen wir« in diesem Buch 
mit der Dringlichkeit des feministischen Denkens verbunden, aber auch mit 
Puig de la Bellacasa (2013), Penser nous devons.

3	 Hormiga (1994), »A Revision and Cladistic Analysis of the Spider Family Pimoi-
dae«, vgl.: »Pimoa cthulhu« Wikipedia; »Hormiga Laboratory«.

4	 »Jene Sorte holistischer, ökologischer Philosophie, die betont, dass ›alles mit al-
lem anderen verbunden ist‹, wird uns hier nicht helfen. Es ist eher so, dass alles 
mit etwas verbunden ist, das wiederum mit etwas anderem verbunden ist. Es 
kann sein, dass wir am Ende alle miteinander verbunden sind, aber die Spezifik 
und das Maß der Nähe von Verbindungen sind von Gewicht – mit wem wir ver­

bunden sind und auf welche Art und Weise. Leben und Tod finden innerhalb dieser 
Verhältnisse statt. Deshalb müssen wir verstehen, wie spezifische menschliche 
Gemeinschaften, aber auch die anderer lebendiger Wesen verwoben sind und 
wie diese Verstrickungen sowohl an der Herstellung des Artensterbens als auch 
an den es begleitenden Mustern erweiterten Todes beteiligt sind.« van Dooren 
(2014), Flight Ways, S. 60.

5	 Zwei unverzichtbare Bücher meines Geschwister-Kollegen aus mehr als 30 Jah-
ren am History of Consciousness Department der Universität von Kalifornien, 
Santa Cruz, leiten mein Schreiben an. Clifford (1997), Routes und Ders. (2013), 
Returns.

6	 Chthonisch stammt vom Altgriechischen kthonios, »von der Erde kommend«, und 
khthōn, »Erde«. Die griechische Mythologie stellt das Chthonische als die Unter-
welt dar, unter der Erde; aber die Chthonischen sind viel älter (und jünger) als 
diese GriechInnen. Sumer bildet die Szenerie, in der eine Flusszivilisation mit 
großen chthonischen Erzählungen entstand, möglicherweise auch jener Erzäh-
lung der großen, kreisförmigen Schlange, die sich selbst in den Schwanz beißt, 
des polysemen Ouroboros (Figur des Weiterbestehens des Lebens, eine ägyp
tische Figur, die schon 1600 v. Chr. in Erscheinung tritt, die sumerische SF-Ver-
weltlichung datiert noch weiter zurück: 3500 v. Chr. oder älter). In den Chtho
nischen werden viele Resonanzen dieses Beitrags zusammenlaufen. Vgl. Jacob-
sen (1976), The Treasure of Darkness. Gildas Hamel, ein Altertumswissenschaftler 
mit Spezialisierung auf den Mittleren Osten, hat mir in Vorträgen, Gesprächen 
und E-Mails die Sicht auf »abgründige und elementare Kräfte, bevor sie von 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



238	 Unruhig bleiben

Chef-Göttern und ihren Zähmungskommissionen astralisiert worden sind« er-
öffnet (persönliches Gespräch, Juni 2014). Cthulhu (Schreibung beachten!), der 
in H. P. Lovecrafts SF so prächtig gedeiht, spielt für mich keine Rolle, obwohl er 
für Gustavo Hormiga, jenen Wissenschaftler, der meiner Spinne den Familien-
namen gegeben hat, durchaus eine spielte. Der monströse, männliche alte Gott 
(Cthulhu) findet sich in: Lovecraft (2009 [1928]), The Call of Cthulhu.
Ich nehme mir die Freiheit, meine Spinne vor Lovecraft und für andere Ge-
schichten zu retten und markiere diese Befreiung mit der gebräuchlicheren 
Schreibung der Chthonischen. Lovecrafts scheußliche unterirdische, chtho
nische Schlangen waren nur im patriarchalen Modus schrecklich. Das Chthulu-
zän kennt andere Ängste – es ist gefährlicher und generativer in Welten, in de-
nen dieses Geschlecht nicht regiert. Sich mit glitschigem Eros und in schwerem 
Chaos windend, ringeln sich Schlangenknäuel und weiterbestehende, tentaku-
läre Kräfte durch das 21. Jahrhundert. Überlegen wir: Altenglisch: oearth, 
Deutsch: Erde, Griechisch: gaïa, Lateinisch: terra, Niederländisch: aarde; Alteng-
lisch w(e)oruld (»Angelegenheiten des Lebens«, »ein langer Zeitraum«, »das be-
kannte Leben«, oder »Leben auf der Erde« im Gegensatz zu »Leben im Jenseits«), 
von einem germanischen Wortteil (wer) kommend, das »Zeitalter der menschli-
chen Rasse« bedeutet. Altnorwegisch: heimr, was Bleibe bedeutet. Dann betrach-
ten wir das türkische dünya und gehen zu dunyā (»die Welt in der Zeit«), ein 
arabisches Wort, das in viele andere Sprachen weitergegeben wurde, z. B. ins Per-
sische, Dari, Pashto, Bengali, Punjabi, Urdu, Hindi, Kurdische, Nepalesische, 
Türkische, Aramäische und in die nordkaukasischen Sprachen. Dunyā ist auch 
ein Lehnwort im Malayischen und Indonesischen und im Griechischen δουνιας – 
so viele Wörter, so viele Wurzeln, so viele Pfade, so viele mykorrhizische Symbio-
sen, selbst wenn wir uns auf indoeuropäische Knäuel beschränken. Es gäbe so 
viel Verwandtschaft, nach der diese Zeit, die auf dem Spiel steht, hätte benannt 
werden können. Der Anthropos ist ein zu engstirniger Kerl; er ist zu groß und zu 
klein für die allermeisten der Geschichten, die wir brauchen.

7	 Anspielung auf Singleton, ein Entwurfs- oder Erzeugungsmuster in der 
Softwareindustrie. Es stellt sicher, dass von einer Klasse genau ein Objekt exis-
tiert, ist also ein generatives Werkzeug zur Herstellung von geordneten Verhält-
nissen. Anm. K.H.

8	 Eva Hayward hat den Begriff der Tentakularität (tentacularity) vorgeschlagen; ihr 
Trans-Denken und -Tun in spinnigen und korallinen Welten ist mit meinem 
Schreiben in SF-Mustern verflochten. Vgl.: Hayward (2010a), »FingeryEyes«; 
Dies. (2010b), »SpiderCitySex«; Dies. (2012b), »Sensational Jellyfish«; vgl. auch: 
Morgan (2011), »Sticky Tales«; Eleanor Morgans Seidenspinnen-Kunst verbindet 
viele Fäden mit diesem Text. Sie ist auf die Interaktion von Tieren (vor allem 
Spinnen und Schwämmen) mit Menschen gestimmt, vgl. ihre Webseite, www.
eleanormorgan.com.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 239

9	 Frz. für Fadenspiel, soin heißt aber auch Pflege, Sich-Kümmern, Sorgsamkeit. 
Anm. KH.

10	 Katie King justiert Haywards fingernde Augen und Tentakularität mit »vernetz-
ten Wiederaufführungen« und »Transwissen«: »Da es sich in einem Multiver-
sum sich artikulierender Disziplinen, Interdisziplinen und Multidisziplinen ent-
faltet, genießt die transdisziplinäre Erkundung die vielen Geschmäcker von 
Details, Gaben, Leidenschaften, Sprachen, Dingen […]. Ein Hinweis dafür, ob 
eine transdisziplinäre Arbeit gut ist, wäre, wie gut sie lernt und modelliert, wie 
sie beeindruckt oder bewegt, wie gut sie unerwartete Elemente in den eigenen 
Verkörperungen lebendiger und wiedersensibilierter Welten eröffnet.« King 
(2011), Networked Reenactments, S. 19. Vgl. auch King (2012), »A Naturalcultural 
Collection of Affections«. Denken müssen wir.

11	 Muddle ist ein altes niederländisches Wort für die Trübung des Wassers. Ich ver-
wende muddle als theoretische Trope und als beruhigende Suhle, um die Meta-
pher visueller Klarheit als einzige Bedeutung und einzigen Affekt von sterb
lichem Denken zu problematisieren. Muddles verbinden sich als GenossInnen. 
Leere Räume und klare Sicht sind schlechte Fiktionen des Denkens, SF und zeit-
genössischer Biologie nicht angemessen. Mein spekulativer Mut wurde gestärkt 
von: Puig de la Bellacasa (2009), »Touching Technologies, Touching Visions«.
Ein herrliches, animiertes Modell von dicht gepackten, lebendigen Neuronen, in 
dem sich Proteine in ihren ruckartigen Bewegungen vermischen, die die Zellen 
zum Arbeiten bringen, findet sich hier: »Protein Packing: Inner Life of a Cell« 
und: Zimmer (2014), »Watch Proteins do the Jitterbug«. [Die hier gewählte Über-
setzung (Durcheinander) gibt die Assoziationsbreite des von Haraway verwende-
ten Begriffs muddle nicht wieder und wird deshalb im Textverlauf variiert. Anm. 
KH].

12	 Anspielung auf Cloud Computing, Anm. KH.
13	 Ingold (2007), Lines, S. 116.
14	 Dieser Haufen wurde unwiderstehlich durch: Puig de la Bellacasa (2014), »En-

countering Bioinfrastructure«.
15	 Künstlerisch-wissenschaftlicher Aktivismus durchzieht meinen Text. Im Kampf 

für Multispezies-Umweltgerechtigkeit hat Beth Stephens (Künstlerin an der 
Universität von Kalifornien, Santa Cruz) mit ihrer Frau Annie Sprinkle (Umwelt-
aktivistin, Regisseurin von radikaler Pornografie, Performerin, ehemalige Sexar-
beiterin) die »sexyeste Naturdokumentation aller Zeiten« (so Russ McSpadden) 
gedreht: Goodbye Gauley Mountain. An Ecosexual Lovestory. Es geht um das Ver-
schwinden eines Berggipfels in ihrer Heimatwelt West Virginia im Zuge des 
kommerziellen Kohleabbaus. In Liebe und Wut (Emma Goldman) müssen wir 
für einen bewohnbaren Planeten denken (Virginia Woolf).

16	 In diesem ganzen Essay verwende ich die aus dem Lateinischen kommenden 
Wörter terrestrisch und terra, auch wenn ich in griechischen Namen und Erzäh-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



240	 Unruhig bleiben

lungen schwimme, zum Beispiel der Geschichte von Gaia in Latour (2013a), 
»Gaia stories/geostories«. Terra liest sich in SF besonders gut, aber Gaia ist eben-
falls wichtig. Meine Lieblingsversion ist John Varleys Gaea-Trilogie, Titan (1979), 
Wizard (1980) und Demon (1984). Varleys Gaea ist eine alte Frau, ein lebendiges 
Wesen in Form eines Stanford-Rings mit einem Durchmesser von 1.300 km im 
Orbit des Saturn, die/das von vielen verschiedenen Arten bewohnt wird. Eine 
Fanseite ist: »Gaea the Mad Titan«. Latours Erdgebundene (in seinem Franzö-
sisch »Terriens«) und Stengers eindringende Gaia würden sich in Varleys erreg-
barer und unvorhersehbarer Gaea erkennen. Gaia ist in Systemtheorien und in 
New-Age-Kulturen besser lesbar als Terra. Gaia kommt im Anthropozän zu sich, 
aber Terra hat für mich einen erdigeren Ton. Terra und Gaia stehen jedoch nicht 
in Opposition, auch die Erdgebundenen, die uns Bruno Latour in seinem lieben-
den, riskanten, kraftvollen Schreiben gegeben hat, sind keine oppositionelle 
Kraft gegenüber den Terrestrischen. GaianerInnen und TerranerInnen sind viel-
mehr ein queerer, planetenweiter Wurf von Chthonischen, die dringend erinnert 
werden müssen. So klingen für mich Isabelle Stengers’ »Kosmopolitik« und 
meine Wortmischung »Terrapolis« zusammen. Wir spielen zusammen Faden-
spiele.

17	 Eine Verbündete in so einem Verständnis ist Barad (2007), Meeting the Universe 

Halfway. Außerhalb (und innerhalb) dieses seltsamen Dings, das »der Westen« 
genannt wird, gibt es vielerlei Geschichten, Philosophien und Praktiken – man-
che davon sind zivilisatorisch, manche urban, manche weder-noch –, die Leben 
und Sterben so denken, dass es in anderen Verknotungen stattfindet und in 
Mustern, die nicht isolierte, binäre Einheiten und Polaritäten voraussetzen, die 
erst in Verbindung gebracht werden müssen. Variantenreiche und gefährlich 
konfigurierte Relationalität ist einfach das, was ist. Fehlerhafte, aber kraftvolle 
Systemtheorien sind bis jetzt die besten technowissenschaftlichen Modelle, die 
wir für Gaia-Relationalitäten haben.
Der US-amerikanische Evolutionsbiologe David Barash schreibt überzeugend 
über die Konvergenzen (keine Identitäten und Ressourcen, die entwendet wer-
den könnten, um die Krankheiten »des Westens« zu heilen) zwischen den ökolo-
gischen Wissenschaften und verschiedenen buddhistischen Strömungen, Schu-
len und Traditionen, die alle Verbundenheit betonen. Barash (2013) hebt auf Wei-
sen des Lebens, Sterbens, Handelns und Nährens von Responsabilität ab, die in 
so ein Verständnis eingebettet sind (Buddhist Biology). Was wäre, wenn sich die 
westlichen evolutionären und ökologischen Wissenschaften von Anfang an in-
nerhalb von buddhistischen anstatt von protestantischen Formen von Verwelt
lichung entwickelt hätten? Warum finde ich es so schrill, dass David Barash ein 
Vertreter neo-darwinistischer Evolutionstheorie ist? Vgl. Barash (2007), Natural 

Selections. Wir brauchen offenkundig Komplexitätstheorien, die auf Paradoxien 
gestimmt sind!

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 241

Auf seine intensiven Studien zu chinesischem Wissen und chinesischer Wissen-
schaft aufbauend fragte Joseph Needham (2013 [1969]) vor vielen Jahren in The 

Grand Titration: Science and Society in East and West eine ähnliche Frage wie Ba-
rash, allerdings mit Blick auf Embryologie und Biochemie. Needhams Organi-
zismus und sein Marxismus sind entscheidend für diese Geschichte. Es muss 
erinnert werden, wenn man darüber nachdenkt, wie das konfiguriert sein 
könnte, was ich später in diesem Kapitel unter dem Begriff Kapitalozän ver-
handle. Zu Needham vgl. Haraway (2004), Crystals, Fabrics, and Fields. Was pas-
siert, wenn wir unsere Responsabilität für das Kapitalozän im Tragenetz von 
Sympoiesis, Buddhismus, EcoEvoDevo, Marxismus, stengerscher Kosmopolitik 
und anderen starken Kräften gegen die modernisierende Torheit mancher Analy-
sen des Kapitalismus kultivieren? Was passiert, wenn die erbarmungslosen Null-
summenspiele des Neodarwinismus zugunsten einer erweiterten evolutionären 
Synthese aufgegeben werden?

18	 Dempster (1998), »A Self-Organizing Systems Perspective on Planning for 
Sustainability«. Auf den Seiten 27 bis 32 werden die Unterschiede zwischen auto-
poietischen und sympoietischen Systemen konzise erläutert, eine Tabelle auf 
Seite 30 stellt die Charakteristiken gegenüber, z. B.: selbst-produzierte Grenzen/
Mangel an Grenzen; geschlossene Organisation/halboffene Organisation; ex-
terne strukturelle Kopplung/interne und externe strukturelle Kopplung; auto-
nome Einheiten/komplexe, amorphe Einheiten; zentrale Kontrolle/verteilte Kon-
trolle; Evolution zwischen Systemen/Evolution innerhalb von Systemen; 
Wachstums- und Entwicklungsorientierung/Evolutionsorientierung; Gleichge-
wichtszustand/potenziell dramatische, überraschende Veränderungen; vorher-
sehbar/unvorhersehbar.
Katie King hat mir von Dempsters Arbeit erzählt, als wir versuchten, unsere 
überlappenden, aber nicht identischen Freuden an und Widerstände gegenüber 
Autopoiesis und Sympoiesis auseinanderzusortieren. Vgl. King (2013), »Toward a 
Feminist Boundary Object-Oriented Ontology … or Should It Be a Boundary Ob-
ject-Oriented Feminism?«.

19	 Stengers (2011), »Relaying a War Machine?«, S. 134.
20	 Das Konzept der Ökologie der Praktiken stammt von Isabelle Stengers, vgl. Sten-

gers (2005b), »Introductory Notes on an Ecology of Practices.« Vgl. auch: Harras-
ser/Solhdju (2016), »Wirksamkeit verpflichtet«, KH.

21	 Strathern (1995), The Relation; Dies. (1991), Partial Connections sowie Dies. 
(2005), Kinship, Law and the Unexpected.

22	 Strathern (1992), Reproducing the Future, S. 10.
23	 Baila Goldenthal (1925–2011) hat eine außergewöhnliche Serie von vier Faden-

spielen in Öl auf Holz (1995–96) und in Öl auf Leinwand (2008) gemalt. Für sie 
und für mich ist das Spielen mit Fäden eine Praxis des kontinuierlichen Webens 
mit offenem Ende (vgl. ihre Serie Weavers, 1989–94). »Die Techniken des Grun-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



242	 Unruhig bleiben

dierens und Glasierens rufen historische Zeiten auf; das Rätsel des Spiels selbst 
reflektiert die Komplexität menschlicher Beziehungen.« Goldenthal (2015a), 
»Painting/Cat’s Cradle«. Goldenthal bezieht sich auf Spiele mit Fadenfiguren als 
Metaphern für das Spiel des Lebens; und die intensiv präsenten Hände laden zu 
Verwandtschaft mit anderen tentakulären Wesen ein. Cat’s Cradle/String Theory 

von 2008 war die Titelillustration für das Nuclear Abolition Forum Nr. 2 (2013), 
eine Ausgabe mit dem Titel »Moving beyond Nuclear Deterrence to a Nuclear 
Weapons Free World«. Metamorphose, Fragilität, Temporalität, Desintegration, 
Offenbarung – das gibt es überall in ihrem Werk. Goldenthal hat die Kabbalah 
und südasiatische, indische Kultur und Philosophie studiert und arbeitet mit 
Ölen, Bronze, Bleiglas, Papier, Fotografie, Druck, Film und Keramik. Sie hat 
kraftvolle Skulpturen und zweidimensionale Arbeiten geschaffen. Goldenthal 
(2015b), »Resumé«. Zu meinen Lieblingsarbeiten gehört Desert Walls aus den 
mittleren 1980er Jahren. Sie verarbeitete hier Fotografien und Collagen mit Flie-
sen, Ziegeln, Stroh, Gips, Metall und Glas, um die visuellen Rätsel von Klippen 
und Steinwänden der Wüsten im US-Südwesten zu evozieren.

24	 Arendt (2006), Eichmann in Jerusalem; Hartouni (2012), Visualizing Atrocity, be-
sonders Kapitel 2 »Thoughtlessness and Evil«. Ich lasse Arendts strikten Huma-
nismus und das spezifische, denkende Subjekt ihres Projekts beiseite; auch ihr 
Insistieren auf eine wesenhafte Einsamkeit des Denkens. Denken-mit im SF-
Kompost, wie ich es in diesem Essay vorschlage, ist kein Feind der tiefgehenden 
säkularen Selbstbefragung, für die Arendts historisch situierte Figur des Men-
schen steht. Aber dazu ein anderes Mal mehr.

25	 Arendt charakterisiert Denken als »seine Einbildungskraft im Wandern üben«. 
Arendt (2002), Vom Leben des Geistes, S. 446. »Dieses ›Distanzieren‹ bestimmter 
Dinge und das Überbrücken der Abgründe zu anderen ist Teil des Verstehens
dialogs, für dessen Zwecke die direkte Erfahrung einen zu nahen Kontakt her-
stellt und das bloße Wissen künstliche Barrieren errichtet.« Arendt (2015), »Ver-
stehen und Politik«, S. 127.

26	 Orig. astralized, gemeint ist, dass Probleme auf ein überwölbendes Ordnungssys-
tem hin abstrahiert werden, ohne sich auf situierte und konkrete Wirksamkeiten 
einzulassen.

27	 Puig de la Bellacasa (2011), »Matters of Care in Technoscience«; Dies. (2016), 
Matters of Care.

28	 Der Titel einer Konferenz, die Anna Tsing und ihre MitarbeiterInnen an der Uni-
versität von Kalifornien, Santa Cruz, veranstaltet haben, lautet »Anthropocene: 
Arts of Living on a Damaged Planet« (8.–10. Mai 2014).

29	 Alle Zitate aus: Tsing (2015b), The Mushroom at the End of the World, S. 34, 2, 4.
30	 Van Dooren (2014), Flight Ways.
31	 Van Doorens Kollegin Deborah Bird Rose ist überall in diesem Denken, beson-

ders ihre Beschäftigung mit der Vernichtung der Gewebe für das Weiterbeste-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 243

hen, das Abtöten der Generationenfolge; ein Vorgang, den sie »doppelten Tod« 
nennt. Vgl. Rose (2004), Reports from a Wild Country. Vgl. auch: van Dooren/Rose 
(2011), »Unloved Others«; Diess. (2012), »Storied-Places in a Multispecies City«. 
Die Extinction Studies Working Group, verankert in Australien, ist eine reichhal-
tige sympoietische Versammlung. Vgl. auch: Environmental Humanities South, 
in Kapstadt, Südafrika, ansässig.

32	 Van Dooren/Rose (2013), »Keeping Faith with Death«.
33	 Vgl. van Dooren (2014), Flight Ways, Kapitel 5 »Mourning Crows: Grief in a 

Shared World«. Sein Schreiben steht in SF-Austausch mit Viniciane Desprets 
Nachdenken darüber, wie man lernen kann, sich bewegen, sich beeindrucken zu 
lassen. Vgl. Despret (2004), »The Body We Care For«.

34	 Van Dooren (2014), Flight Ways, S. 63–68. Ebenfalls entscheidend für ein Denken 
und eine Semiotik außerhalb der modernistischen, humanistischen Doktrin: 
Kohn (2013), How Forests Think.

35	 Le Guin (1989a), »The Carrier Bag Theory«, S. 166. Le Guins Essay hat mein 
Nachdenken über die Narrative der Evolutionstheorie und die Figur der »Frau als 
Sammlerin« in Primate Visions geformt. Le Guin wiederum hat die evolutions-
theoretische Tragetaschentheorie aus Fisher (1975), Women’s Creation. Es war 
eine Zeit großer, mutiger, spekulativer, weltlicher Geschichten, die in der femi-
nistischen Theorie der 1970er und 1980er Jahre entbrannten. Wie die spekulative 
Fabulation war und ist der spekulative Feminismus immer eine SF-Praxis. Ein 
ausgedehntes SF-Spiel mit Le Guin und Octavia Butler bietet Kapitel 6: »Welten 
säen«. Erstabdruck in: Grebowicz/Merrick (2013), Beyond the Cyborg.

36	 Le Guin (1989a), »The Carrier Bag Theory«, S. 169.
37	 Zur Ein- und Ausführung des Begriffs »Gottestrick« in Wissenschaft und Politik 

vgl. Haraway (1995), »Situiertes Wissen«. Anm. KH.
38	 Latour (2013a), Gifford Lectures, 3. Vortrag, »The Puzzling Face of a Secular 

Gaïa«.
39	 Latour (2013b), »War and Peace in an Age of Ecological Conflicts«. Seine Formel 

ist hilfreich:
Menschen : Normalbetrieb :: die Erdgebundenen : totale Subversion
In »Feral Biologies« verwendet Anna Tsing das Wort Holozän mit einer völlig 
anderen Bedeutung als Latour. Aber die fundamentalen Argumente der beiden 
reiben sich in häufig gereizter Übereinstimmung aneinander und produzieren 
einen interessanten Abrieb. Tsing greift auf das Holozän als einen Zeitort zu-
rück, in/an dem Wiederbelebung nach der Störung möglich bleibt; das Anthro-
pozän ist hier der Zeitort radikaler Reduktion, radikaler Simplifizierung, radika-
ler Auslöschung der Refugien des Holozäns, von denen die Wiederbelebung von 
Spezies-Assemblagen ausgehen könnte. Die verschiedene Verwendung dieses 
wichtigen Begriffs illustriert die vieldeutigen Möglichkeiten, die in auch noch so 
eng bestimmten linguistischen Bezirken lauern. Es lassen sich leicht unnötige 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



244	 Unruhig bleiben

Oppositionen von so unterschiedlichen Ausgestaltungen von Wörtern spinnen 
und die Expertise der GeologInnen trägt zur Generativität des Ausdrucks noch 
bei. Ich denke, dass einige von Latours und Tsings heißen Friktionen von seinem 
Vertrauen in Carl Schmitt und ihrer Liebe zu Ursula K. Le Guin herrühren.

40	 Latours Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Dingen von Belang (2007) ist ein 
Meilenstein in unserem kollektiven Verständnis der zerstörerischen, selbstsiche-
ren und selbstzufriedenen Fallen, die Kritik als Selbstzweck stellt. Responsabili-
tät zu kultivieren verlangt von uns mehr als Kritik. Es ist notwendig, das Risiko 
einzugehen, sich für bestimmte Welten einzusetzen, und nicht für andere, und 
mitzuhelfen, sie mit anderen zu bauen. Als einen der vielen Stränge der SF-Ver-
weltlichung rekompostiert Maria Puig de la Bellacasa Latours »matters of con-
cern«, um damit eine noch reichere Erde zu fermentieren. Vgl. Puig de la Bella-
casa (2011), »Matters of Care in Technoscience«.

41	 Latour (2013b), »War and Peace in an Age of Ecological Conflicts«.
42	 Um zu begreifen, wie die modernistische Kategorie des »Glaubens« in den Ver-

einigten Staaten im Recht, in der Politik, in der Pädagogik (auch der Lehre von 
Religion und Sozialwissenschaft) operiert, lohnt die Lektüre von Harding (2014), 
»Secular Trouble«. Die Figur der nie ganz zugehörigen, stets wegziehenden und 
wiederkommenden Figur der »Vielversprechenden Tochter« entfaltet die ermög-
lichenden und verunmöglichenden Operationen der Kategorie »Glaube« weiter. 
Vgl. deVries (2014), »Prodigal Knowledge«. Die Gewohnheit, Wissenspraktiken 
mit berufsmäßigem Glauben (in der Religion und in der Wissenschaft) zu ver-
zurren, ist vielleicht diejenige, die die Modernen am allerschwersten hinter sich 
lassen können, zumindest in den Vereinigten Staaten. Wo Glaubensbeweise ab-
verlangt werden, ist die Inquisition nie weit. SF im Wirrwarr von Terra/Gaia 
kann keinen Akt des Glaubens fordern, aber sie kann engagierte GenossInnen 
im Denken formen. Die Trope für das Denken-mit bedeutet in dieser Ökologie 
der Praktiken nicht so sehr »entscheiden« als »sich kümmern« und »unterschei-
den«. Die Vielversprechende Tochter bleibt eine Wandernde, eher auf Pfaden in 
unruhigen Zeiten unterwegs, als auf den asphaltierten Straßen; zurück zum 
Festessen, das für den zurückkehrenden, bis ans Ende seiner Tage gehorsamen, 
Vielversprechenden Sohn und legitimen Erben bereitet worden ist.

43	 Latour (2013b), »War and Peace in an Age of Ecological Conflicts«; Schmitt (1950), 
Der Nomos der Erde. Die vollständige Darstellung zum hostis und zur politischen 
Theologie Schmitts findet sich in Latour (2013a), Gifford Lectures, 5. Vortrag, 
»War of Humans and Earthbound«: »Wenn die Menschen mit Gaia im Krieg 
liegen, was ist dann mit denen, die ich vorgeschlagen habe, die Erdgebundenen 
zu nennen. Können sie Kunsthandwerker des Friedens sein?« Latour arbeitet in 
diesen und anderen Texten daran, ein solches Handwerk zu entwerfen.
Seine Frage verdient mehr Raum, aber ein paar Worte über den hostis sind not-
wendig. Latour und ich aßen beide die Hostie im Zuge von heiligen Eucharis-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 245

tiefeiern, also wissen wir beide, was es heißt, in jener materiell-semiotischen 
Welt zu leben, in der Signifikat und Signifikant in bedeutungsvolles Fleisch im-
plodieren. Keiner von uns beiden passt gut in die säkularen, protestantischen 
Semiotiken, die Universität und Wissenschaft dominieren und die unsere An-
sätze in der Wissenschaftsforschung genauso prägen wie viele andere. Aber wir 
sollten nicht vergessen, dass die Hostie, die wir gegessen haben – die Kommu-
nion – sich tief in der Geschichte des hingenommenen Opfers für den Vater ver-
birgt. Latour und ich haben zu viel und zu wenig von diesem hostis gegessen, als 
wir die Hostie konsumiert, uns aber geweigert haben (und es noch tun), sie zu 
verdauen. Ich leide unter einer rasenden Verdauungsstörung, selbst wenn ich an 
der Freude der Implosion von Metapher und Welt festhalte. Ich muss mehr über 
Latours Verdauungsfreuden und Verdauungsbeschwerden in Erfahrung brin-
gen, denn ich vermute, sie sind die Ursache für unsere unterschiedlichen Köder 
für die Veränderung der Geschichte der Erdgebundenen. In der Verweltlichung 
der heiligen Eucharistie existieren starke etymologische und historische Ver-
wandtschaftsbeziehungen zum hostis von Carl Schmitt. Wir finden den Gast, die 
Geißel (hostage), jemanden, der als Sicherheit für jemand anderen festgehalten 
wird, den Kreditgeber und -nehmer, den Wirt (host), der den Reisenden als Gast 
versorgt, den Fremden, der respektiert wird, auch wenn er getötet wird (hostiles), 
und host als bewaffnete Heerschar auf dem Schlachtfeld (die Kraftprobe). Kein 
Gewürm, kein Abfall, kein inimicus (lat. Feind, Gegenteil von amicus) ist ge-
meint, sondern diejenigen, die das Engagement im Krieg gemeinsam hervor-
bringen, und deshalb vielleicht eher Frieden als Zerstörung. Aber hostis hat auch 
andere Obertöne, die einen kleinen Trampelpfad zu den Chthonischen und Ten-
takulären in der Tragetaschengeschichte anzeigen könnten, zu einem Ort, an 
dem Latour und ich uns glücklich treffen könnten, weil eine alte Vettel darin ihr 
Abendessen zusammensammelt. Es könnte sein, dass wir als Gäste bleiben dür-
fen, als Art-GenossInnen, speziell dann, wenn wir selbst auf der Speisekarte ste-
hen. Denn der host ist auch der Wirt als Lebensraum des Parasiten, er stellt die 
Lebensbedingung und die Bedingung für das Fortdauern des Parasiten dar; die-
ser hostis wohnt in den gefährlichen, weltproduzierenden Kontaktzonen von 
Symbiogenese und Sympoiesis, wo zusammengeflickte Ordnungen, die gerade 
gut genug sind, aus ach-so-promisken und opportunistischen Assoziationen von 
Wirt und Parasit entstehen (oder auch nicht entstehen). Vielleicht ist Gaias un-
christlicher, abgrundtiefer Bauch der Wohnort der chthonischen Kräfte, jenes 
SF-Wirrwarr, wo das Fortdauern auf dem Spiel steht. Das ist die Welt, die das 
Motto dieses Kapitels aufruft: Wir sind alle Flechten. Über die Schwierigkeit, 
unchristlich zu werden, siehe: Anidjar (2014), Blood. Anidjar macht ebenfalls in-
teressante Dinge mit Schmitt.
Aber nicht so schnell, meine Flechtenselbste und Partner! Zuerst müssen wir 
mit dem schlechtbenannten Anthropozän ringen. Ich bin nicht gegen jegliche 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



246	 Unruhig bleiben

Art von Kraftprobe. Schließlich liebe ich Frauenbasketball. Ich glaube nur, dass 
Kraftproben alte Geschichten sind. Sie sind wie die nie enden wollende Aufgabe, 
das Klo zu putzen – notwendig, aber fundamental unzureichend und deshalb: 
überbewertet. Andererseits gibt es ganz ausgezeichnete Komposttoiletten … Wir 
können manche Kraftproben an stets eifrige Mikroben delegieren, um mehr Zeit 
und Raum für SF in anderem Wirrwarr zu machen.

44	 Stengers (2009), Au temps des catastrophes. Ab Seite 48 dringt Gaia in diesen Text 
ein. Stengers hat dieses Eindringen Gaias in zahlreichen Interviews, Essays und 
Vorträgen diskutiert. Ein Unbehagen mit dem zunehmend unvermeidlichen La-
bel Anthropozän in Wissenschaft, Politik und Kultur durchzieht ihr Denken, 
wie auch das Denken anderer engagierter Leute, inklusive Latours; selbst wenn 
wir für eine andere Welt kämpfen. Vgl. Stengers (2013), im Gespräch mit Hea-
ther Davis und Etienne Turpin, »Matters of Cosmopolitics«.
Stengers Nachdenken über Gaia und über die Entwicklung der Gaia-Hypothese 
durch Lovelock und Margulis war von Anfang an mit ihrer Arbeit mit Ilya Prigo-
gine verbunden, in der angenommen wird, dass stark lineare Kopplungen in 
komplexen Systemen die theoretische Möglichkeit eines radikalen, globalen Sys-
temwechsels, auch des Kollapses, enthalten. Vgl. Prigogine/Stengers (1981), Dia­

log mit der Natur. Das Verhältnis von Gaia zum Chaos ist in Wissenschaft und 
Philosophie ein altes. Mir geht es darum, dieses Auftauchen sympoietisch in die 
Verweltlichung der fortdauernden chthonischen Kräfte zu flechten. Das ist der 
materiell-semiotische Zeitort des Chthuluzäns, eher als derjenige von Anthropo-
zän und Kapitalozän. Es ist Teil dessen, was Stengers meint, wenn sie sagt, dass 
ihre eindringliche Gaia von Anfang an »kitzelig« war. »Ihr ›autopoietisches‹ 
Funktionieren ist nicht ihre Wahrheit, sondern das, mit dem ›wir‹ [menschlichen 
Wesen] uns beschäftigen müssen, und das, was wir aus unseren Computermo-
dellen herauslesen können, es ist jenes Gesicht, das sie ›uns‹ zuwendet.« E-Mail 
von Stengers an Haraway, 9. Mai 2014.

45	 Es wird geschätzt, dass dieses Auslöschungs-»Ereignis«, das erste, das zu Lebzei-
ten unserer Spezies stattfindet, wie frühere Auslöschungen 50 bis 95 Prozent der 
existierenden Biodiversität vernichten könnte, nur um einiges schneller. Nüch-
terne Schätzungen antizipieren, dass die Hälfte aller existierenden Vogelarten 
bis 2100 ausgestorben sein wird. Das ist nach jeglichem Maßstab sehr viel dop-
pelter Tod. Eine populäre Darstellung bietet: Voices for Biodiversity, »The Sixth 
Great Extinction«. Ein Bericht der preisgekrönten Wissenschaftsautorin Eliz-
abeth Kolbert (2014) ist: The Sixth Extinction. Die Berichte der Convention on 
Biological Diversity sind vorsichtiger in ihren Vorhersagen und zeigen die prakti-
schen wie theoretischen Schwierigkeiten auf, zu belastbarem Wissen zu kom-
men, sie sind aber nicht weniger ernüchternd. Ein verstörender Bericht ist: Ce-
ballos u. a. (2015), »Accelerated Modern-Human-Induced Species Loss«.

46	 Lovelock (1967), »Gaia as Seen through the Atmosphere«; Lovelock/Margulis 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 247

(1974), »Atmospheric Homeostatis by and for the Biospheres«. Das Video eines 
Vortrags vor Angestellten der National Aeronautic and Space Agency findet sich 
unter: Margulis (1984), »Gaia Hypothesis«. Das Konzept der Autopoiesis war 
zentral für Margulis’ transformative Theorie der Symbiogenese, aber ich glaube, 
wenn sie noch am Leben wäre, würde Margulis häufig Terminologie und figural-
konzeptionellen Kräfte der Sympoiesis bevorzugen, um sich der Frage anzuneh-
men. Mein Vorschlag ist, Gaia als ein System zu begreifen, das fälschlich als au-
topoietisch beschrieben wurde, aber in Wirklichkeit sympoietisch ist. Vgl. 
Kapitel 3: »Sympoiesis«. Die Geschichte von Gaia braucht eine eindringliche 
Grundsanierung, damit sie sich mit der ganzen Schar anderer, vielversprechen-
der, sympoietischer Tentakulärer verknüpfen kann, um einen reichhaltigen 
Kompost für das Weiterbestehen herzustellen. Gaia oder Ge ist viel älter und 
wilder als Hesiod (ein griechischer Poet aus der Zeit Homers, ca. 750 bis 650 vor 
Christus), aber Hesiod hat sie/es in der Theogonie zu jener Figur gereinigt, wie 
sie dann überliefert wurde: nach dem Chaos ersteigt daraus die »breitbrüstige« 
Gaia (die Erde), um zum ewigen Sitz der Unsterblichen zu werden, die den 
Olymp (Theogonie, Zeile 116–118, 13) und die Tiefen des Tartarus (Zeile 119) besit-
zen. Die Chthonischen antworten: Nonsens! Gaia ist eine der ihren, eine andau-
ernde, tentakuläre Bedrohung der astralisierten Olympier und ihrer nachfolgen-
den Generationen von Göttern, die sich ordentlich genealogisch aufreihen, und 
nicht deren Fundament. Hesiods Version ist eine phallische Geschichte, die 
schon im 8. Jahrhundert vor Christus einen Kanon begründet hat.

47	 Obwohl ich nicht anders kann, als anzunehmen, dass rationalere Umwelt- und 
Sozialnaturpolitiken verschiedenen Zuschnitts helfen würden!

48	 Isabelle Stengers in einer englischen Sammlung zu Gaia via E-Mail vom 14. Ja-
nuar 2014.

49	 Ich benutze »Ding« in zwei Bedeutungen, die sich aneinander reiben: (1) Die 
Versammlung jener Entitäten, die im Parlament der Dinge zusammengebracht 
worden sind, auf die Bruno Latour uns aufmerksam gemacht hat; (2) etwas, das 
schwer zu klassifizieren und zu sortieren ist und vielleicht schlecht riecht. La-
tour (1995), Wir sind nie modern gewesen.

50	 Crutzen/Stroemer (2000), »The ›Anthropocene‹«; Crutzen (2002), »Geology of 
Mankind«; Zalasiewicz u. a. (2008), »Are We Now Living in the Anthropocene?«. 
Es werden auch viel frühere Datierungen für das Anthropozän vorgeschlagen, 
aber die meisten WissenschaftlerInnen und UmweltschützerInnen tendieren 
dazu, die globalen anthropogenen Effekte seit dem späten 18. Jahrhundert zu 
betonen. Ein tiefgehender menschlicher Exzeptionalismus (die tiefste Trennung 
zwischen Natur und Kultur) begleitet die Vorschläge der frühesten Datierung, 
die sich mit dem Auftreten des Homo sapiens auf dem Planeten deckt; dem Auf-
tritt des Jägers von inzwischen ausgestorbenen Beutetieren, des Erfinders der 
Landwirtschaft und desjenigen, der Tiere domestiziert. Steffen u. a. (2015) argu-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



248	 Unruhig bleiben

mentieren in »The Trajectory of the Anthropocene« stringent für eine Datierung 
des Anthropozäns mit Blick auf die vielfältigen »Großen Beschleunigungen« 
sowohl in den Erdsystemindikatoren als auch in den Sozialsystemindikatoren 
seit ungefähr 1950. All diese Ereignisse wurden von Atombombenexplosionen in 
der Atmosphäre im Plutonium-Fallout »markiert«. Zalasiewicz u. a. sagen, dass 
die Übernahme des Ausdrucks Anthropozän als geologische Epoche durch die 
relevanten nationalen und internationalen Wissenschaftskörperschaften strati-
grafische Signaturen braucht. Vielleicht ist das so, aber die Resonanzen des An-
thropozäns sind sehr viel weitgestreuter als das. Eine meiner liebsten künstle
rischen Untersuchungen der Stigmata des Anthropozän ist: Dewey (2014) 
»Virtual Places: Core Logging the Anthropocene in Real-Time«. Dewey ordnet 
hier »Kernproben einer ad hoc-Geologie auf Verkaufsregalen« an.

51	 Eine leistungsfähige Ethnografie der Klimamodellierung in den 1990er Jahren 
liefert Tsing (2005), Friction, »Natural Universals and the Global Scale«, S. 88–
112, speziell: »Global Climate as a Model«, S. 101–6. Sie fragt: »Was ermöglicht 
globales Wissen?« Sie antwortet: »Das Löschen von Kollaborationen.« Aber Tsing 
bleibt nicht bei dieser historisch situierten Kritik stehen. Stattdessen stellt sie, 
wie Latour und Stengers, die wirklich wichtigen Fragen: »Ist es möglich, die kol-
laborativen Ursprünge der Natur zu beachten, ohne die Vorteile einer globalen 
Reichweite von Begriffen zu verlieren?« (S. 95) »Wie können ForscherInnen die 
Herausforderung, die kritische Imagination vom Gespenst neoliberaler Konkur-
renz zu befreien, annehmen – als Einzelne, aber gleichzeitig universell und glo-
bal? Aufmerksamkeit für Brüche und kontingente Artikulationen kann uns 
dabei helfen, die Wirksamkeit und die Fragilität von emergierenden kapitalisti-
schen – und globalistischen – Formen zu beschreiben. In dieser sich verschie-
benden Heterogenität gibt es neue Ressourcen der Hoffnung und, natürlich, 
neue Alpträume.« (S. 77) Auf ihrer ersten Klimamodellierungskonferenz 1995 
hatte Tsing eine Erleuchtung: »Der globale Maßstab erhält den Vorrang – weil er der 

Maßstab des Modells ist.« (S. 103, Hervorhebung im Original) Aber diese und ähn-
liche Eigenschaften des Modells haben einen speziellen Effekt: Sie bringen Ver-
handlerInnen an einen internationalen, heterogenen Tisch, vielleicht ist er nicht 
heterogen genug, aber er ist auch weit entfernt von selbstidentischen Einheiten 
und SpielerInnen: »Die Einbettung kleinerer Maßstäbe in die globalen; die Er-
weiterung von Modellen, damit sie alles enthalten; die politikgetriebene Konst-
ruktion der Modelle: All diese Eigenschaften ermöglichen es den Modellen, Dip-
lomatInnen um den Verhandlungstisch zu versammeln.« (S. 105) Das sollte man 
nicht geringschätzen.
Die Berichte des Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC) sind wich-
tige Dokumente und bestätigen auf exzellente Art und Weise Tsings Studien: 
Climate Change 2014, Mitigation of Climate Change und Climate Change 2014: Im­

pacts, Adaptation, and Vulnerability.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 249

Tsings Einsätze bei ihrer Spurensuche, um kompromisslose ethnografische Spe-
zifika von weitverzweigen intimen Handlungs- und Lebensweisen zu finden, 
muss man in produktive, nichtutopische Reibung mit der maßstabsbestimmen-
den Macht dessen bringen, was Klimawandelmodelle mit der Unordnung des 
Lebens und Sterbens von auf Orte und Wanderungen angewiesenen Verwelt
lichungen anstellen; sie machen unsere besten und notwendigsten Universalien 
stets ziemlich klumpig. Sie sucht und beschreibt vielgestaltige und situierte Ver-
weltlichungen und vielerlei Arten von Übersetzungen, um den Globalismus he-
rauszufordern. »Aufmerksamkeit für Reibungen eröffnet die Möglichkeit eines 
ethnografischen Zugangs zu globalen Verbindungen.« (S. 6) Die Anerkennung 
dessen, was sie das »Unkrauthafte« (weediness) nennt, ist unverzichtbar: »Auf-
merksam zu sein für die Notwendigkeit sorgfältiger Koalitionen mit denen, de-
ren Wissen und deren Freuden aus anderen Quellen kommen, ist der Anfang 
jedes nicht-imperialen Umweltschutzes.« (S. 170) Der hostis wird in diesem Fa-
denspiel nicht auftauchen, aber Pilze als Reiseführer für ein Leben in Ruinen. 
Vgl. Tsing (2015b), The Mushroom at the End of the World.

52	 Die Anthropocene Working Group wurde 2008 gegründet, um der International 
Union of Geological Science und der International Commission on Stratigraphy 
zu berichten und um zu entscheiden, ob ein Name für die neue Epoche in der 
geologischen Zeitachse angemessen sei. Sie hat ihren Bericht beim Kongress der 
Geological Society in Kapstadt von 27. August–4. September 2016 präsentiert.

53	 Eine Fotosammlung des brennenden Manns am Ende des Festivals findet sich 
unter »Burning Man Festival 2012«. Burning Man ist ein jährlich stattfindendes 
einwöchiges Festival für Kunst und (kommerziellen) Anarchismus, das von 
Zehntausenden menschlichen Wesen (und einer unbekannten Zahl von Hun-
den) in der Black-Rock-Wüste von Nevada besucht wird. Seit 1990 wird es dort 
durchgeführt, von 1986–1990 wurde es am Baker Beach in San Francisco abge-
halten. Die Ursprünge des Festivals liegen in Sommersonnenwendfeiern von 
KünstlerInnen aus San Francisco. Laut Wikipedia (»Burning Man«) beschreibt 
sich das Event als »Experiment in Gesellschaft, Kunst, radikalem Selbstausdruck 
und radikaler Eigenständigkeit«. Es ist nicht so, dass sich die globalisierende Ex-
travaganz des Anthropozäns in der drogen- und kunstdurchwobenen Verweltli-
chung des Festivals zeigt, aber die Symbolkraft des feurigen »Manns«, der wäh-
rend des Festivals entzündet wird, ist unwiderstehlich. Die ersten brennenden 
Holzpuppen auf dem Strand von San Francisco waren ein etwa 2,5 Meter großer 
Mann und ein Hund. 1988 war der Mann 12 Meter groß und hundelos. Nach der 
Übersiedlung in einen ausgetrockneten See in Nevada übertraf der Mann 2011 
mit 31 Metern alles. Das ist Amerika: supersized ist das Zauberwort, ein passen-
des für den Anthropos.
Anthropos (ἄνθρωπος) wiederum ist ein ambivalentes Wort mit umstrittenen 
Etymologien. Was es aber nie bezeichnet, ist den reichen und generativen Le-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



250	 Unruhig bleiben

bensraum einer artenübergreifenden Erde. Das Online Etymology Dictionary gibt 
die Auskunft, dass Anthropos vom griechischen aner, »Mann«, kommt »als Ge-
gensatz zu einer Frau, einem Gott oder einem Jungen«. Genau, was ich erwartet 
hatte! Oder: »Anthropos wird manchmal als Zusammensetzung aus aner und 
ops (Genitiv: opos) ›Auge, Gesicht‹ dargestellt; also buchstäblich: ›derjenige, der 
das Gesicht eines Mannes hat.‹« Oder manchmal: die Gestalt eines Mannes. Bi-
belwissenschaftlerInnen haben Schwierigkeiten, im ανθρωπος Frauen miteinzu-
schließen, aber sie verkomplizieren die Übersetzung auf faszinierende Art und 
Weise, vgl.: www.bible-researcher.com/anthropos.html (Zugriff von 7. August 
2015). Laut anderer Quellen bedeutet die Zusammensetzung »das, was unten ist, 
also irdisch, menschlich«, oder »der nach oben Blickende«, also derjenige, der 
unten ist, bedauerlicherweise, auf der Erde. Anders als die Tiere, schaut der 
Mensch als Anthropos »hinauf, auf das, was er sieht«. www.science-bbs.com/114-
lang/0e74f4484bff3fe0.htm, Zugriff vom 7. August 2015. Der Anthropos ist nicht 

Latours Erdgebundener.
Man kann sicherlich sagen, dass Eugene Stoermer und Paul Crutzen von diesen 
Mehrdeutigkeiten nicht sehr irritiert waren. Aber, dem Himmel sei Dank, waren 
ihre menschlichen Augen, als sie hinaufschauten, auf die atmosphärische Koh-
lenstoffbelastung der Erde gerichtet. Im zu heißen Ozean mit den Tentakulären 
schwimmend waren ihre Augen auch die optisch-haptischen, fingernden Seh-
werkzeuge der Kritter in erkrankten und sterbenden Korallensymbiosen. Vgl. 
Hayward (2010a), »FingeryEyes«.

54	 Klare (2013) schreibt in »The Third Carbon Age«: »Laut der Internationalen 
Energie Agentur (IEA), einer zwischenstaatlichen Forschungsorganisation mit 
Sitz in Paris, werden die weltweiten Investitionen in die Extraktion neuer fossiler 
Brennstoffe zwischen 2012 und 2035 schätzungsweise 22,87 Billionen Dollar be-
tragen, während die Investitionen in erneuerbare Energien, Wasserkraft und Nu-
klearenergie nur 7,32 Billionen betragen werden.« In Nuklearenergie! Nach Fu-
kushima! Ganz zu schweigen davon, dass keine dieser Kalkulationen eine 
leichtere, kleinere, bescheidenere menschliche Präsenz auf der Erde mit all ihren 
Krittern Priorität einräumen würde. Selbst in ihren Nachhaltigkeitsdiskursen 
kann das Kapitalozän keine artenübergreifende Welt der Erdgebundenen tolerie-
ren. Klare (2014) beschäftigt sich in »What’s Big Energy Smoking?« mit der Hin-
wendung der großen Energiekonzerne zu Staaten mit den schwächsten Geset-
zen gegen Umweltverschmutzung. Vgl. auch: Klare (2012), The Race for What’s 

Left.

55	 Die schwere Teersandverschmutzung muss das Herz und die Kiemen jedes ter-
restrischen, gaianischen oder erdgebundenen Kritters brechen. Die vergifteten 
Abwasserseen der Ölextraktion aus Teersand in Nord-Alberta, Kanada, bilden 
eine Art neue Great Lake-Region mit täglich hinzukommenden gigantischen 
»Teichen«. Die Region, die derzeit von solchen Seen bedeckt ist, ist etwa 50 Pro-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 251

zent größer als das Areal, das die Weltstadt Vancouver bedeckt. Im Zuge der 
Teersandextraktion fließt fast nichts von der riesigen gebrauchten Menge an 
Wasser zurück in natürliche Kreisläufe. Die erdgebundenen Leute, die an den 
Rändern dieser bedrohlich gefärbten Gewässer, die mit Extraktionsrückständen 
gefüllt sind, versuchen, etwas anzubauen, prognostizieren, dass ein Prozess der 
Wiederherstellung sympoietischer, biodiverser Ökosysteme, wenn sie überhaupt 
möglich sein sollte, Dekaden oder Jahrhundert in Anspruch nehmen würde. Vgl. 
Pembina Institute, »Alberta’s Oil Sands«, und Weber (2012), »Rebuilding Land 
Destroyed by Oil Sands May not Restore It«. Nur Venezuela und Saudi Arabien 
verfügen über mehr Öl als Alberta. Trotz alledem werden die TerranerInnen und 
die Erdgebundenen weder die Gegenwart noch die Zukunft verloren geben. Der 
Himmel senkt sich, aber er ist noch nicht gefallen. Pembina Institute, »Oil 
Sands Solutions«. First Nations, die Métis und die einheimische Bevölkerung 
sind zentrale Akteure in jedem Teilaspekt dieser unvollendeten Geschichte. Vgl. 
die Webseite des Tar Sands Solutions Network, http://tarsandssolutions.org/
about/. Das schmelzende Meereseis sieht man in Abbildung 2.4, S. 71.

56	 Foto des NASA Earth Observatory, 2015 (öffentlich). Wenn Flammen ikonisch 
für das Anthropozän sind, dann verwende ich das fehlende Eis und die nicht 
weiter blockierte Nordwestpassage als Figur des Kapitalozäns. Die Soufan Group 
bietet Regierungen und multinationalen Konzernen strategische Sicherheitsin-
formationen an. Ihr Bericht »TSG IntelBrief: Geostrategic Competition in the 
Arctic« von 2014 enthält folgende Zitate: »Der Guardian schätzt, dass in der Ark-
tis 30 Prozent der unentdeckten Gasvorkommen und 15 Prozent des Öls liegen.« 
»Im späten Februar gab Russland bekannt, dass es ein strategisches Militärkom-
mando zum Schutz seiner arktischen Interessen einsetzen würde.« »Russland, 
Kanada, Norwegen, Dänemark und die USA beanspruchen internationale Ge-
wässer und Festlandsockel im arktischen Meer.« »[Eine Nordwestpassagen]-
Route könnte den Russen auf der internationalen Bühne erhebliches Gewicht 
geben gegenüber China oder anderen Nationen, die vom Seehandel zwischen 
Asien und Europa abhängig sind.«
Die Provinz Alberta in Kanada liegt an dritter Stelle nach Saudi Arabien und 
Venezuela, wenn es um bewiesene globale Rohölreserven geht. Fast das ganze Öl 
Albertas ist im Teersand des Nordens der Provinz zu finden, in der Region der 
neuen großen petrotoxischen Seen Nordamerikas. Vgl. Alberta Energy, »Facts 
and Statistics«. Das Kapitalozän in Aktion! Vgl. auch Indigenous Environmental 
Network, »Canadian Indigenous Tar Sands Campaign«. Über zwanzig Firmen 
sind im Abbaugebiet von Teersand aktiv, der Heimat von vielen indigenen Völ-
kern, u. a. die First Nation Mikisew Cree, Athabasca Chipewyan, Fort McMurray, 
Fort McKay Cree, Beaver Lake Cree, Chipewyan Prairie und auch die Métis.

57	 Klein (2013), »How Science Is Telling Us All to Revolt«, Dies. (2008), The Shock 

Doctrine.

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



252	 Unruhig bleiben

58	 Kapitalozän ist ein Wort wie Sympoiesis. Wenn du glaubst, du hast es erfunden, 
musst du dich nur umsehen und du bemerkst, wie viele andere Leute den Begriff 
zur selben Zeit erfinden. Das ist jedenfalls mir passiert, und nachdem ich über 
einen kleinen Anfall individualistischer Pikiertheit hinweg war, weil mich je-
mand gefragt hatte, von wem ich den Begriff denn habe – hatte nicht ich ihn 
»geprägt«? (Ist er eine »Währung«?), und warum fragen KollegInnen eigentlich 
fast immer Frauen, welche männlichen Autoren sie geprägt haben? –, bemerkte 
ich, dass ich nicht nur, wie immer, Teil eines erfinderischen Fadenspiels war, 
sondern dass Jason Moore überzeugende Argumente für den Begriff geliefert 
hatte; und dass mein Gesprächspartner mir diese nun überbrachte. Moore wie-
derum hatte den Begriff Kapitalozän im Jahr 2009 in einem Seminar in Lund 
(Schweden) von Andreas Malm gehört, der damals noch promovierte. In einer 
dringlichen historischen Konstellation kochen Wörter, mit denen man denken 
kann, in verschiedenen Hexenkesseln gleichzeitig hoch, weil wir alle das Bedürf-
nis nach besseren Tragenetzen haben, um all die Dinge zu sammeln, die nach 
unserer Aufmerksamkeit verlangen. Der Begriff Anthropozän, so problematisch 
er auch ist, wurde aufgegriffen, weil er viele Fakten, Dinge von Belang und Sa-
chen, die einen kümmern, einsammeln kann; und ich hoffe, das Kapitalozän 
wird ebenfalls von vielen Zungen rollen. Insbesondere verweise ich auf Jason 
Moore, diesen kreativen, marxistischen Soziologen von der Binghamton Univer-
sität in New York. Moore ist der Koordinator des World-Ecology Research Net-
work. Zum ersten Mal stellt er das Kapitalozän hier dar: Moore (2013a), »Anthro-
pocene, Capitalocene, and the Myth of Industrialization.« Vgl. auch: Ders. (2015), 
Capitalism and the Web of Life.

59	 Um den Eurozentrismus beim Nachdenken über die Geschichte der Wege und 
Zentren der Globalisierung in den letzten Jahrhunderten zu überwinden, siehe: 
Flynn/Giráldez (2012), China and the Birth of Globalisation in the 16th Century. 
Eine Analyse, die sensibel für Differenzen und Reibungen zwischen Kolonialis-
mus, Imperialismus, globalisierenden Handelsformationen und Kapitalismus 
ist, bietet: Ho (2004), »Empire through Diasporic Eyes«, und Ders. (2006), The 

Graves of Tarim.
60	 »Das heißt, dass Kapital und Macht – und unzählbare andere strategische Bezie-

hungen – nicht auf die Natur einwirken, sondern sich im Gewebe des Lebens 
entwickeln. ›Natur‹ meint hier die Beziehung als Ganze. Menschen leben als 
spezifisch (aber nicht speziell) ausgestattete, Umwelten machende Spezies in der 
Natur. Zweitens war der Kapitalismus keine Athene, die im Jahr 1800 ausge-
wachsen und bewaffnet aus dem Kopf eines kohlehaltigen Zeus brach. Zivilisati-
onen bilden sich nicht durch Big Bang-Ereignisse. Sie entstehen durch kaskadie-
rende Transformationen und Gabelungen menschlicher Aktivitäten im Gewebe 
des Lebens. […] [Zum Beispiel] fanden die Rodungen des Vistula Basin und des 
brasilianischen atlantischen Regenwaldes im langen 17. Jahrhundert in einem 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 253

Ausmaß und mit einer Geschwindigkeit statt, die fünf bis zehn mal größer war, 
als alles, was das mittelalterliche Europa gesehen hatte.« Moore (2013b), »Anthro
pocene or Capitalocene, Part III«.

61	 Crist (2013), »On the Poverty of Our Nomenclature«, S. 144. Crist bietet eine ex-
zellente Kritik der Fallen des Anthropozän-Diskurses, und sie macht Vorschläge 
für eine erfindungsreichere Verweltlichung und Arten und Weisen, unruhig zu 
bleiben. Verflochtene und einander widersprechende Vorträge, die den Namen 
Anthropozän teilweise aufnehmen und teilweise zurückweisen, sind als Videos 
der Konferenz »Anthropocene Feminism« im Jahr 2014 zu finden. Anna Tsing 
und Nils Ole Bubandt bringen reichhaltige, interdisziplinäre Forschung (Anthro-
pologie, Biologie, Kunst) im Zeichen des Anthropozäns zusammen. Vgl. AURA: 
Aarhus University Research on the Anthropocene.

62	 Das Insistieren auf Geschichten, die »groß genug sind«, verdanke ich James Clif-
ford: »Ich verstehe sie als Geschichten (histories), die groß genug sind; die dazu 
in der Lage sind, für vieles Rechenschaft abzulegen, aber nicht für alles – und 
ohne Garantie auf politische Tugendhaftigkeit.« (S. 201). Clifford arbeitet an ei-
nem Realismus, der große theoretische Synthesen verweigert. Sein Realismus 
»operiert mit ›Geschichten, die groß genug sind‹ und die offene Enden haben 
(weil ihre lineare, historische Zeit ontologisch unabgeschlossen ist), mit Orten 
des Kontakts, des Ringens und des Dialogs.« Clifford (2013), Returns, S. 85–86.

63	 Pignarre/Stengers (2007), Capitalist Sorcery. Latour und Stengers sind eng ver-
bunden im erbitterten Kampf gegen den Diskurs der Denunziation. Sie haben 
mir mit viel Geduld beigebracht, die Angelegenheit zu verstehen und zu verler-
nen. Ich liebe eine gute Denunziation! Es ist schwer, diese Gewohnheit zu verler-
nen.

64	 Man kann Max Horkheimers und Theodor W. Adornos Dialektik der Aufklärung 
(1969 [1944]) als verbündete Kritik an Fortschritt und Modernisierung lesen, 
auch wenn ihr resoluter Säkularismus sich ihnen manchmal in den Weg stellt. 
Für einen Säkularen ist es sehr schwer, Tintenfischen, Bakterien und alten 
Frauen aus Terra/Gaia zuzuhören. Neben Karl Marx sind Antonio Gramsci und 
Stuart Hall unter den westlichen Marxisten diejenigen, die am wahrscheinlichs-
ten das Chthuluzän im Bauch des Kapitalozäns wachsen lassen können. Vgl. 
Gramsci (1971), Selections from the Prison Notebooks. Halls überaus anregende Es-
says wurden in den 1960er bis 1990er Jahren verfasst. Siehe zum Beispiel, Mor-
ley/Chen (1996), Stuart Hall.

65	 Vgl. Gilson (2011), »Octopi Wall Street!« für die faszinierende Geschichte, wie 
Verwüstungen durch das Großkapital in Gestalt von Kopffüßlern dargestellt wer-
den (z. B. im frühen 20. Jahrhundert: Der John D. Rockefeller/Standard Oil-Ok-
topus, der die ArbeiterInnen, FarmerInnen und BürgerInnen mit seinen vielen 
riesigen Tentakeln stranguliert). Die Fehlaneignung (resignification) von Okto-
pussen und Tintenfischen als chthonische Verbündete ist eine exzellente Nach-

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



254	 Unruhig bleiben

richt. Mögen sie tintige Nacht in die Visualisierungsapparate der technoiden 
Himmelsgötter spritzen.

66	 Hesiods Theogonie erzählt in schmerzlich schöner Sprache vom Auftauchen 
Gaias/der Erde aus dem Chaos, nur um oben zum Sitz der olympischen Unsterb-
lichen und unten des Tartarus zu werden. Sie ist sehr alt und polymorph und 
überschreitet die griechischen Erzählungen, aber wie genau, bleibt umstritten 
und spekulativ. Zumindest ist Gaia nicht auf die Aufgabe beschränkt, die olym-
pischen Götter hochzuhalten! Die bedeutende und unorthodoxe Archäologin 
Marija Gimbutas sagt, dass Gaia eine spätere Form der präindoeuropäischen, 
neolithischen »Großen Mutter« ist. Die Regisseurin Donna Read und die neopa-
gane Autorin und Aktivistin Starhawk haben 2004 einen kollaborativen Doku-
mentarfilm über Gimbutas mit dem Titel Signs out of Time produziert. Vgl. auch: 
Belili Productions, »About Signs out of Time«; Gimbutas (1999), The Living God­

desses.
67	 Zum Verständnis nicht-euklidischen Erzählens vgl.: Le Guin (1985), Always Co­

ming Home und Dies. (1989b), »A Non-Euclidian View of California as a Cold 
Place to Be«.

68	 »The Thousand Names of Gaia. From the Anthropocene to the Age of the Earth«, 
Internationales Kolloquium, Rio de Janeiro, 15.–19. September 2014.

69	 Die Biene war eine von Potnia Therons Emblemtieren, sie wird auch Potnia Me-
lissa genannt, die Herrscherin der Bienen. Moderne WiccanerInnen [eine Ver-
sion des Neopaganismus, Anm. KH] erinnern sich dieser chthonischen Wesen 
in Ritual und Poesie. Wenn Feuer das Anthropozän symbolisiert und Eis das 
Kapitalozän, dann macht es mir Freude, Terrakotta-Töpferei für das Chthuluzän 
zu verwenden, für diese Zeit aus Feuer, Wasser und Erde, eingestimmt auf die 
Berührungen seiner Kritter und ihrer Leute. Raissa DeSmet (Trumbull) hat 
mich mit ihrer Doktorarbeit über die Flussgöttin Ratu Kidul und ihre Tänze, die 
auf Bali aufgeführt werden, in das Netzwerk weitgereister chthonischer Tentaku-
lärer eingeführt; in das Netzwerk derjenigen, die von den Hinduschlangen, den 
Naga, herkommen und sich durch die Gewässer Südostasiens bewegen. DeSmet 
(2013), »A Liquid World«.

70	 Verbindungen zwischen Potnia Theron und der Gorgone/Medusa setzten sich in 
der Tempelarchitektur und den Mauerverzierungen bis weit nach 600 vor Chris-
tus fort; ein Beweis für die Hartnäckigkeit der chthonischen Kräfte in Praktiken, 
Vorstellungen und Ritualen, z. B. auf der italienischen Halbinsel vom fünften bis 
zum dritten Jahrhundert vor Christus. Die furcht-erregende Gorgonen-Figur 
wurde zur Verteidigung gegen Gefahren außen angebracht und die nicht weni-
ger ehrfurchtgebietende Potnia Theron innen, um die Gewebe des Lebendigen zu 
nähren. Vgl. Busby (2007), »The Temple Terracottas of Etruscan Orvieto«. Die 
christliche Maria, die jungfräuliche Mutter Gottes, die im Nahen Osten und im 
Mittelmeerraum entstand, hat Attribute dieser und anderer chthonischer Kräfte 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 255

in ihren Reisen rund um die Welt angenommen. Unglücklicherweise zeigt Ma-
rias Ikonographie sie umrahmt von Sternen und eine Schlange zertretend (zum 
Beispiel auf der Wundermedaille aus dem frühen 19. Jahrhundert, die an die Er-
scheinung der Jungfrau erinnert) und nicht als Verbündete der Erdkräfte. Die 
»Sternenkönigin« ist eine biblische, apokalyptische Figur für das Ende der Zei-
ten. Das ist eine schlechte Idee. Meine ganze Kindheit hindurch trug ich eine 
Goldkette mit der Wundermedaille. Aber schlussendlich und glücklicherweise 
waren es ihre verbleibenden chthonischen Infektionen, die mich ergriffen und 
vom Säkularen und vom Heiligen wegtrieben, hin zu Humus und Kompost.

71	 Das hebräische Wort Deborah bedeutet Biene; sie ist die einzige weibliche Rich-
terin, die in der Bibel genannt wird. Sie war eine Kriegerin und Gesandte im 
prämonarchischen Israel. Das Lied Deborah könnte aus dem 12. Jahrhundert vor 
Christus stammen. Deborah war eine militärische Heldin und Verbündete von 
Jael, eine der 4Js in Joanna Russ’ genreprägendem, feministischen Science-Fic-
tion-Roman. Vgl. Russ (1975), The Female Man.
Im Mai 2014 verbannten Reverend Billy Talen und die Church of Stop Shopping 
eine Roboterbiene aus dem Mikrorobotik-Labor in Harvard. Die Roboterbiene ist 
eine Hightech-Drohne, die überbeschäftigte und vergiftete, biologisch bestäu-
bende Bienen ersetzen soll, die immer kränker werden und immer stärker be-
droht sind. Honigbienenalleluja, alte Geschichten leben noch! Vgl. Talen (2014), 
»Beware of the Robobee«, und Finnegan (2014), »Protestors Sing Honeybeelu-
jahs against Robobees«. Oder, wie es Brad Werner anlässlich des Treffens der 
Geophysikalischen Vereinigung sagte: Revoltiert! Hören wir schon das Sum-
men? Es ist Zeit, zu stechen. Es ist Zeit für einen chthonischen Schwarm. Es 
wird Zeit, dass wir uns um die Bienen kümmern.

72	 »Erinyes 1.«
73	 Martha Kenney hat mich darauf hingewiesen, dass die Geschichte der Ood in 

der über lange Zeit laufenden, britischen SF-Fernsehserie Doctor Who davon 
handelt, wie die Tintenfischgesichtigen erst dann für die Menschheit tödlich 
werden, als sie versklavt und verstümmelt wurden, abgeschnitten von ihrem 
symchthonischen Schwarmbewusstsein. Die humanoiden, empathischen Ood 
verfügen über geschmeidige Tentakel in der unteren Hälfte ihrer vielfaltigen, 
fremden Gesichter; und in ihren richtigen Körpern tragen sie ihr Rautenhirn in 
den Händen und kommunizieren miteinander telepathisch mittels dieser ver-
letzlichen, lebenden, externen Organe (Organone). Die Menschen (definitiv 
nicht die Erdgebundenen) schneiden die Rhombencephalone ab und ersetzen sie 
durch eine technische Kommunikations-Übersetzungskugel, sodass die isolier-
ten Ood nur durch ihre Versklaver kommunizieren können, die sie in Gefangen-
schaft zwingen. Ich widerstehe dem Gedanken, dass die technischen Geräte in 
den Händen der Ood zukünftige Versionen des iPhone sind, aber er ist sehr ver-
führerisch, wenn ich in die Gesichter von Menschen des 21. Jahrhunderts auf der 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



256	 Unruhig bleiben

Straße, oder auch beim Abendessen, schaue, die offenbar nur mit ihren Geräten 
verbunden sind. Ich werde aus dieser kleinlichen Fantasie durch das SF-Faktum 
gerettet, dass die Tentakulären in der Episode »Planet of the Ood« durch die Ak-
tionen von Ood Sigma befreit werden und zu ihrem nicht-singulären Dasein zu-
rückkehren. Doctor Who ist ein sehr viel besserer Geschichtenzyklus für das 
Weitermachen-mit als Star Trek.
Zur Wichtigkeit, Fabeln der Wissenschaft und der anderer Wissenspraktiken 
umzuschreiben, siehe: Kenney (2013), »Fables of Attention«. Kenney untersucht 
unterschiedliche Genres von Fabeln, die instabile »wilde Fakten« situieren, wie 
sie das nennt, und in eine Beziehung zum Präsentieren und Testen von Behaup-
tungen setzen. Sie studiert Strategien der Navigation auf jenem unsicheren Ter-
rain, auf dem produktive Spannungen zwischen Fakten und Fiktionen als wirk-
liche Praxis notwendig sind.

74	 »Medousa and Gorgones«.
75	 Suzy McKee Charnas Holdfast Chroniken ist großartige Science-Fiction, um über 

Feminstinnen und ihre Pferde nachzudenken. Der Sex ist aufregend, wenn-
gleich sehr unkorrekt, und die Politiken sind ermutigend. Vgl. Charnas (1974), 
Walk to the End of the World.

76	 Eva Hayward hat mich als Erste darauf hingewiesen, dass Pegasus aus Medusas 
totem Körper und die Korallen aus ihrem Blut entstanden sind: Hayward (2012a), 
»The Crochet Coral Reef Project«. Sie schreibt: »Wenn Korallen uns über die 
Reziprozität des Lebens aufklären, wie bleiben wir dann jenen Umwelten ver-
pflichtet – viele davon haben wir unbewohnbar gemacht –, die uns nun krank 
machen. […] Vielleicht folgt die Erde der Venus darin, aufgrund des wütenden 
Treibhauseffektes unbewohnbar zu werden. Möglicherweise werden wir die 
Riffe aber auch reparieren oder neue, alternative Heimaten für die ozeanischen 
Flüchtlinge bauen. Was auch immer die Bedingungen unserer Zukunft sind, wir 
bleiben verpflichtete Partner des Ozeans.« Vgl. auch: Wertheim/Wertheim 
(2015), Crochet Coral Reef.

77	 Diese Überlegungen sind inspiriert von der Ausstellung Tentacles: The Astound­

ing Lives of Octopuses, Squids, and Cuttlefish (2014/15, Monterey Bay Aquarium). 
Vgl. auch: Detienne/Vernant (1978), Cunning Intelligence in Greek Culture and So­

ciety. Dank an Chris Connery für den Hinweis auf diese Studie, in der Tinten
fische, Oktopusse und Kalmare eine große Rolle spielen. Polymorphismus, die 
Fähigkeit, Netze oder Gewebe von Verbindungen herzustellen, sowie ihre geris-
sene Intelligenz seien die Kennzeichen griechischer Erzählungen: »Tintenfische 
und Oktopusse sind reine áporai und die undurchdringliche und weglose Nacht, 
die sie absondern, ist das perfekte Bild ihrer metis.« (S. 38) Kapitel 5, »The Orphic 
Metis and the Cuttle-Fish of Thetis«, ist das interessanteste für die Themen des 
Chthuluzäns: kontinuierliches Schleifenbilden, Mit-Werden, Polymorphismus: 
»Die Geschmeidigkeit der Mollusken, die als Masse aus Tentakel erscheinen 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54



	 Anmerkungen� 257

(polúplokoi), machen aus ihren Körpern ein durchwirktes Netzwerk, einen leben-
digen Knoten mobiler animierter Verbindungen.« (S. 159) Für Detiennes und 
Vernants Griechen ähneln die polymorphen und geschmeidigen Tintenfische 
den ursprünglich multisexuellen Meeresgöttern: ambivalent, mobil, sich andau-
ernd verändernd, biegsam und wellenförmig, über das Kommende wachend, mit 
Wellen intensiver Farbigkeit pulsierend, kryptisch, dunkle Wolken ausstoßend, 
sich kenntnisreich Schwierigkeiten entziehend und an Stellen mit Tentakeln 
ausgestattet, wo Männer Bärte haben würden.

78	 Vgl. Haraway/Kenney (2015), »Anthropocene, Capitalocene, Chthulucene«.
79	 Le Guin (1988), »›The Author of the Acacia Seeds‹ and Other Extracts from the 

Journal of the Association of Therolinguistics«, S. 175. Vgl. auch Kapitel 6: »Welten 
säen«.

Kapitel 3: Sympoiesis. Symbiogenese und die  
dynamischen Künste, beunruhigt zu bleiben

1	 Der Titel des Spiels ist Never Alone (Kisima Ingitchuna).
2	 Der große, hochauflösende Kunstdruck wurde mit lichtechten Farben auf Lein-

wand gedruckt. Von Margulis’ und Sagans Dazzle Gradually inspiriert, ist das 
Gouache-Bild im Original 58 mal 89 Zentimeter groß. Dubiner schrieb dazu: 
»Das große, rote Protozoon ist Urostyla grandis, basierend auf einer Zeichnung, 
die Stein 1959 in Leipzig angefertigt hat. Das violette Protozoon mit zwei Reihen 
Wimpern ist Didinium […]. Die blaugefiederte, drachenartige Kreatur im Zen
trum ist angeregt vom Mikroskopbild eines phospholipiden Zylinders von David 
Deamer entstanden. […] Ich wollte, dass die individuellen Organismen präzise 
genug sind, dass BiologInnen sie erkennen können, aber ich habe dem ganzen 
Gemälde erlaubt, insgesamt die Vorstellung einer biologischen Landschaft zu 
sein.« Dubiner (2012b), »New Painting«. Ihr Blog über das Bild ist: Dubiner 
(2012a), »›Endosymbiosis‹«. John Feldman hat einen Dokumentarfilm mit dem 
Titel Symbiotic Earth: How Lynn Margulis Rocked the Boat and Started a Scientific 

Revolution gedreht, der 2017 veröffentlicht wurde. Auf ihrer Webseite an der Uni-
versität von Amherst bezeichnete sie sich selbst als Professorin für mikrobiologi-
sche Evolution und Organellenvererbung. Vgl.: Mazur (2009), »Intimacy of 
Strangers and Natural Selection«; Margulis (1999), Die Andere Evolution; Margu-
lis/Sagan (1997), Microcosmos; Diess. (2002), Acquiring Genomes. Vgl. auch: Hird 
(2009), The Origins of Sociable Life, eine wichtige Arbeit, die auf einer ethnogra-
fisch-soziologischen Analyse von Margulis’ Labor basiert.

3	 »Margulis schlug 1991 vor, jede physische Verbindung zwischen Individuen un-
terschiedlicher Spezies, die über eine signifikante Dauer ihres Lebens bestehen 
bleibt, als ›Symbiose‹ aufzufassen; entsprechend wären alle TeilnehmerInnen 

© Dies ist urheberrechtlich geschütztes Material. Bereitgestellt von: SUUB Bremen So, Feb 14th
2021, 10:54




