
ARISTOTELES

Über die Seele
De anima

Griechisch – Deutsch

Übersetzt, mit einer Einleitung und 
Anmerkungen herausgegeben von 

  

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



PH I L OSOPH ISC H E BI BL IOT H EK BA N D 6 8

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographi­
sche Daten sind im Internet abrufbar über ‹http://portal.dnb.de›.

ISBN 978-3-7873-2789-8  ·  ISBN eBook: 978-3-7873-2790-4

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2017. Alle Rechte vor­
behalten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in 
elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53 und 54 UrhG aus­
drücklich gestatten. Satz: Jens-Sören Mann. Druck und Bindung: 
Druckerei C. H. Beck, Nördlingen. Werkdruckpapier: alterungs­
beständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 
100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



. Kleines deutsch-griechisches Glossar

Abtrennbar, getrennt (chôriston), trennen (chôrizein)  Ein wich­
tiger technischer Ausdruck. Dass x von y abtrennbar ist, dient 
Aristoteles häufig als Kriterium dafür festzustellen, ob x gegen­
über y Priorität hat. Der Ausdruck »chôriston« ist nicht eindeutig. 
Er kann das tatsächliche Abgetrennt-Sein von x von y oder auch 
nur seine Abtrennbarkeit bezeichnen. Gelegentlich unterscheidet 
Aristoteles ausdrücklich zwischen verschiedenen Hinsichten der 
Abtrennbarkeit:

1.	 Definitorische Abtrennbarkeit: x ist definitorisch von y unab­
hängig, d. h. die Definition von x enthält keinen Verweis auf y.

2.	 Räumliche Abtrennbarkeit (Abtrennbarkeit der Größe nach): 
x ist dem Ort nach von y unabhängig, d. h. x nimmt einen Ort 
ein, der sich mit dem Ort von y nicht überschneidet. 

3.	 Einfache Abtrennbarkeit: x kann unabhängig von y, d. h. ohne 
y, existieren.

Meistens sagt er jedoch nicht, welche Art von Abtrennbarkeit er 
gerade im Sinn hat. Aristoteles verwendet das Kriterium der Ab­
trennbarkeit in verschiedenen Kontexten. Von besonderer Bedeu­
tung für seine Seelenlehre sind die Abtrennbarkeit der Seele vom 
Körper einerseits sowie die Abtrennbarkeit der verschiedenen 
Vermögen der Seele voneinander andererseits. Wichtig ist ferner, 
dass Abtrennbarkeit keine symmetrische Relation ist: x kann (in 
den verschiedenen Hinsichten) von y abtrennbar sein, ohne dass 
deswegen auch umgekehrt y von x abgetrennt werden können 
muss.

Akzidentell (kata symbebêkos)  Dass ein Attribut x einem Sub­
jekt y auf akzidentelle Weise zukommt, besagt, dass x dem y zu­
kommt, nicht insofern es x ist, sondern insofern es etwas anderes, 
z, ist. Zum Beispiel kann man sagen, dass es der Blässe auf ak­
zidentelle Weise zukommt, von Hamburg nach Kiel zu fahren, 
wenn eine blasse Person (eine Person, der die Blässe zukommt) 
von Hamburg nach Kiel fährt. Die Blässe als solche kann nicht 
fahren, jedoch akzidentell, insofern sie einem Subjekt zukommt, 
das fahren kann, kann man sagen, dass auch der Blässe das Fah­

LXXVI	 Klaus Corcilius

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



	 Einleitung	 LXXVII

ren zukommt. Aristoteles betont, dass Akzidentelles nicht Ge­
genstand wissenschaftlicher Aussagen sein kann. Nur das, was 
einem Subjekt an sich (per se) zukommt, kann zum Gegenstand 
wissenschaftlichen Wissens gemacht werden. 

Begriff, Definition, Verhältnis, Proportion, Vernunft, Erklä-
rung, Argument (logos)  »Logos« ist ein besonders schillernder 
und daher notorisch schwer zu übersetzender Term. Die Überset­
zung ist dem jeweiligen Kontext angepasst. 

Bewegung (kinêsis)  Ein Ausdruck, dessen Verwendung bei Aris­
toteles erheblich vom üblichen Sprachgebrauch abweicht. »Bewe­
gung« bezieht sich bei ihm nämlich nicht nur auf die Bewegung von 
einem Ort zum anderen, sondern auf alle Arten von prozesshafter 
Veränderung. Unter »prozesshafter Veränderung« ist dabei jede 
zeitlich ausgedehnte Veränderung in oder an einem materiellen 
Träger zu verstehen, die einen Anfangs- und einen Endpunkt hat, 
also einen Anfangszustand, von dem sie ausgeht, und einen End­
zustand, an dem sie endet. Aristoteles unterscheidet vier Arten 
solcher Bewegungen, die vier der von ihm unterschiedenen Kate-
gorien »Ort«, »Qualität«, »Quantität«, »Substanz« entsprechen. Es 
sind: Ortsbewegung, qualitative Veränderung, quantitative Verän­
derung sowie Entstehen und Vergehen (substantielle Veränderung 
oder auch »einfaches Entstehen«). Von diesen Bewegungsarten 
verlaufen die ersten drei in konträr entgegengesetzte Zustände, 
z. B. dem Orte nach vom Zustand des In-Athen-Seins zum Zu­
stand des In-Theben-Seins, qualitativ von z. B. weiß zu schwarz, 
quantitativ von z. B. vier Ellen lang zu fünf Ellen lang usw. Ent­
stehen und Vergehen dagegen verläuft in einander kontradikto­
risch entgegengesetzte Zustände, d. h. von der Nicht-Existenz zur 
Existenz bzw. umgekehrt. Wichtig am Bewegungsbegriff in De 
anima ist, dass die Struktur von Bewegungen linear und endlich 
ist. Bewegungen sind dadurch endlich (linear-prozesshaft), dass 
die Endzustände, auf die sie hinauslaufen, mit dem Aufhören der 
Bewegung zusammenfallen. Wenn eine prozesshafte Bewegung 
ihren Endzustand erreicht, bedeutet dies immer auch das Ende 
des Prozesses. Fahre ich von Athen nach Theben, so ist meine 
Fahrt nach Theben dann und auch deswegen zu Ende, weil ich 

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



LXXVIII	 Klaus Corcilius

mein Ziel erreicht habe. Zweck und Ende der Bewegung fallen 
zusammen. Dies unterscheidet aristotelische Bewegungen von 
Wirklichkeiten bzw. Vollendungen, deren End- und Zielzustände 
in aktiven Betätigungen bestehen. Bei diesen fällt das Erreichen 
des Zwecks nicht mit dem physischen Ende der Betätigung zusam­
men. Der Zweck beschränkt in solchen Fällen nicht die Dauer der 
Betätigung (vgl. den Eintrag »Vermögen/Wirklichkeit«).

Element (stoicheion)  Unter »Elementen« versteht Aristoteles 
basale innewohnende Bestandteile. Wichtig ist, dass er nicht nur 
materiell ausgedehnte Bestandteile als Elemente betrachtet, son­
dern auch solche, die nicht materiell ausgedehnt sind (wie etwa 
die – vermutlich zahlenartigen – »Elemente«, aus denen Platon 
laut De an. I 2, 404b16 – 18 die Seele hat bestehen lassen). 

Lebewesen (zôon), lebendig sein (zên), lebendige Wesen (zônta)	
Zôon leitet sich ab von lebendig sein (zên) und meint »Lebewe­
sen« im Sinne derjenigen lebendigen Wesen, die mindestens über 
Wahrnehmung verfügen, d. h. Tiere und Menschen. Mit »Tier« 
wird immer dann übersetzt, wenn Menschen eindeutig ausge­
schlossen sind. Alle lebendigen Dinge, also Gewächse, Tiere 
und Menschen zusammen, nennt Aristoteles »lebendige Wesen« 
(zônta). 

Prinzip, Ausgangspunkt (archê)  Aristotelische Prinzipien sind 
Ausgangspunkte, und zwar entweder im Sinn von »Quelle« oder 
»Ursprung« als Beginn einer Reihe (wobei dies Reihen von Ur­
sachen, Gründen, Bewegungen und so weiter sein können) oder 
im Sinn von »Amt« oder »Herrschaft« (was vielleicht einem am 
Gesetzesbegriff orientierten Prinzipienbegriff näher kommt, in 
dem ein Prinzip »gilt«). Bei Aristoteles sind diese Bedeutungen 
nicht klar geschieden. So können z. B. auch Elemente Prinzi­
pien sein, nämlich insofern sie einfache Bestandteile komplexer 
Dinge sind, die aus ihnen zusammengesetzt sind. In Aristoteles’ 
Sprachgebrauch sind Prinzipien übrigens nicht immer auch erste 
Ausgangspunkte. Auch ein Mittelglied einer Reihe kann als Aus­
gangspunkt des auf es folgenden Glieds bezeichnet werden. So 
spricht Aristoteles z. B. in De an. III 10, 433a15 ff. von zwei ver­

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



	 Einleitung	 LXXIX

schiedenen Gliedern ein- und derselben Kausalkette als archê 
des jeweils auf es folgenden Glieds. Mit »Prinzip« übersetze ich 
gelegentlich, wenn es um erste Ausgangspunkte geht, ansonsten 
mit »Ausgangspunkt«.

Substanz (ousia)	 Der Term führt sich auf das Partizip Femi­
ninum von »sein« zurück. So wie der Ausdruck in De anima vor­
wiegend verwendet wird, könnte man ousia auch mit »Wesen«, 
»Wesenheit« oder »Seiendheit« übersetzen. Wichtig ist, dass Ari­
stoteles den Begriff in zweierlei Weise verwendet. Einmal verwen­
det er ihn so wie in seiner Kategorienschrift als »erste Substanz«, 
d. h. als das, was als konkretes Einzelsubjekt den von ihm prä­
dizierten Eigenschaften zugrunde liegt, so wie z. B. ein Mensch 
als konkretes Einzelding Subjekt der von ihm prädizierten Eigen­
schaft ist, weiß zu sein. Zum anderen verwendet Aristoteles ousia 
im Sinne des substantiellen Seins, das ein konkretes Einzelding 
als dessen Essenz ausmacht. Dies ist das Wesen des Einzeldings: 
das, was es heißt, ein solches Einzelding zu sein. In diesem letzte­
ren Sinn wird der Ausdruck ousia in De anima ungleich häufiger 
verwendet. Von einer Übersetzung mit »Wesen« oder »Wesenheit« 
habe ich jedoch aus mehreren Gründen abgesehen. Erstens wollte 
ich den verbalen Zusammenhang zwischen beiden Wortbedeutun­
gen erkennbar bleiben lassen; zweitens hat sich diese Übersetzung 
in der Literatur zur aristotelischen Ontologie eingebürgert. Man 
kann sich den Unterschied der beiden Verwendungsweisen leicht 
daran klar machen, dass »Substanz« im Sinne von »Einzelding« 
absolut (einstellig) gebraucht wird, während es im Sinne von »We­
senheit« stets die Substanz von etwas ist (zweistelliger Gebrauch). 
So definiert Aristoteles im zweiten Buch von De anima die Seele 
als die Substanz des lebendigen Körpers.

Und (kai)  Leser, die des Griechischen nicht mächtig sind, soll­
ten wissen, dass der griechische Ausdruck für »und« nicht selten 
in einem limitativen bzw. epexegetischen Sinne gebraucht wird 
und dann mit »im Sinne von« bzw. »das heißt« zu übersetzen ist. 
In vorliegender Übersetzung habe ich allerdings nur an solchen 
Stellen von dieser Übersetzungsmöglichkeit Gebrauch gemacht, 
an denen diese Bedeutung klar gefordert ist. Meistens habe ich es 

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



LXXX	 Klaus Corcilius

bei »und« belassen. Wenn es also z. B. heißt »leiden und verändert 
werden«, so könnte häufig ebenso mit »leiden, das heißt verändert 
werden« bzw. »leiden im Sinne von verändert werden«, übersetzt 
werden. Dies kann für die Interpretation zuweilen einen großen 
Unterschied machen. 

Vermögen (dynamis), Wirklichkeit (energeia) und Vollendung 
(entelecheia)  Vermögen und Wirklichkeit sind Grundbegriffe 
der aristotelischen Modallehre, Ontologie und Naturphiloso­
phie. Vermögend ist etwas dann, wenn es etwas zu tun oder zu 
leiden vermag bzw. kann; wirklich ist etwas dann, wenn es das, 
was es vermag oder kann, auch tut bzw. das, was es ist, auch tat­
sächlich ist. Ich ziehe das Paar »Vermögen/Wirklichkeit« den 
sonst häufig gewählten »Potenz/Akt« oder »Potentialität/Aktu­
alität« oder »Aktivität/Fähigkeit« und vor allem dem in diesem 
Zusammenhang sogar irreleitenden Begriffspaar »Möglichkeit/
Wirklichkeit« vor. Der Ausdruck »Vollendung« (entelecheia), so 
wie Aristoteles ihn verwendet, unterscheidet sich nicht auf ein­
deutige und klare Weise von »Wirklichkeit« (energeia). Mit den 
Vermögen (dynameis) der Seele in De anima sind die traditionell 
als facultates animae bezeichneten seelischen Fähigkeiten leben­
diger Körper gemeint. Dies sind diejenigen basalen Fähigkeiten 
und Dispositionen, aufgrund derer wir von lebendigen Körpern 
sagen, dass sie tun und erleiden können, was zu tun und erleiden 
sie als diejenigen lebendigen Dinge auszeichnet, die sie sind. Eine 
weitere für De anima wichtige Verwendung von »Wirklichkeit« 
(energeia) kontrastiert den Term nicht mit »Vermögen«, sondern 
mit »Bewegung« (kinêsis). In diesem Zusammenhang bezeichnet 
der Ausdruck speziell solche Aktivitäten, Betätigungen oder Aus­
übungen von Tätigkeitstypen, deren Wirklichkeit, anders als bei 
prozesshaften Bewegungen, keine über sie hinausweisende und 
außerhalb ihrer gelegenen Endzustände haben. Es handelt sich 
bei den betreffenden Tätigkeiten vielmehr selber um End- und 
Zielstände. Beispiele sind Sehen, Wahrnehmen, Denken und 
alle anderen, nicht prozesshaften Betätigungen, deren Ausübung 
nicht auf außerhalb ihrer selbst gelegene Endzustände hinaus­
laufen. Häufig handelt es sich dabei um Ausübungen der für die 
Lebewesen charakteristischen Seelenvermögen. Dadurch, dass 

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



	 Einleitung	 LXXXI

eine Tätigkeit, wie z. B. das Wahrnehmen, in diesem Sinne eine 
Wirklichkeit ist, ist übrigens keineswegs ausgeschlossen, dass ihr 
Zustandekommen Bewegungen involviert. Für weitere Diskus­
sion vgl. oben den Eintrag »Bewegung«. 

Was-es-hieß-dies-zu-sein (ti ên einai)  Dies ist eine so weit wie 
möglich wörtliche Übersetzung für einen offenbar technischen 
Ausdruck, der das substantielle Sein bzw. die Essenz einer gege­
benen Sache bezeichnet. Gelegentlich nimmt Aristoteles darauf 
auch präsentisch als »das, was es heißt, dies zu sein« bzw. »das 
Sein für etwas« Bezug. Es könnte sein – dies ist allerdings nicht 
mehr als eine Vermutung –, dass das Vergangenheitstempus in 
dem Ausdruck »Was-es-hieß-dies-zu-sein« auf eine vorher in der 
Diskussion angegebene Definition zurückweist. 

Was-es-ist (ti esti)  Ebenfalls ein technischer Ausdruck. Er be­
zeichnet, was in der Antwort auf die Frage »Was ist das?« angege­
ben wird. Dies kann alles sein, was in der Definition eines Terms 
vorkommt. 

Werkzeug, Organ (organon), Sinnesorgan (aisthêtêrion), werk-
zeughaft (organikon)  »Werkzeug« ist die wörtliche Übersetzung 
von organon. Einen spezifisch biologischen Organbegriff gab es 
zu Aristoteles’ Zeiten nicht. Vielmehr ist Aristoteles derjenige, 
der zuerst sowohl einzelne Körperorgane als auch den Körper ins­
gesamt terminologisch als Werkzeuge der Seele bezeichnet und 
so den Werkzeugbegriff in die Theorie des Lebendigen einführt. 
Um allzu große sprachliche Härte zu vermeiden, habe ich an den 
(zahlreichen) Stellen, an denen organon einfach nur auf ein Kör­
perorgan referiert, allerdings nicht mit »Werkzeug« oder »Sinnes­
werkzeug« übersetzt, sondern entsprechend mit »Organ«. Es ist 
allerdings zu betonen, dass Aristoteles keinen spezifischen Or­
ganbegriff hat. Insbesondere ist fernzuhalten ein auf die eine oder 
andere Weise kantisch angehauchter Organbegriff, dem zufolge 
das organische Verhältnis in einem reziproken Zweck-Mittel-Ver­
hältnis besteht. Bei Aristoteles ist das Werkzeugverhältnis strikt 
asymmetrisch: Die Seele ist der Zweck ihres Körpers, welcher das 
Werkzeug der Seele ist, der Körper ist aber nicht umgekehrt auch 

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



LXXXII	 Klaus Corcilius

Zweck der Seele. Überall dort, wo Aristoteles organon in erklä­
render Absicht verwendet, habe ich mich bemüht, mit »Werkzeug« 
zu übersetzen. Organikon wird invariant mit »werkzeughaft« 
übersetzt.

Widerfahrnis, Affizierung, Affektion (pathos)  Der Ausdruck 
»pathos« leitet sich ab von paschein, was mit »erleiden«, »erfah­
ren« oder eben auch mit »widerfahren« wiedergegeben werden 
kann. In seiner substantivierten Form »pathos« (Plural »pathê«) 
bezeichnet der Ausdruck das Resultat der genannten Vorgänge. 
Dies ist in seiner neutralsten Form dann ein Widerfahrnis, eine 
Affizierung oder Affektion. Manche übersetzen auch mit »Eigen­
schaft«. Häufig wird pathos im Zusammenhang der Diskussion 
um die »Affektionen der Seele« als »Affekt« oder gelegentlich 
sogar mit »Emotion« übersetzt. Aristoteles spricht von »pathos 
der Seele« allerdings in einem weiteren Sinne, der alle psychische 
Leistungen involvierenden Affizierungen umfasst, z. B. Wahrneh­
mung, Lust und Leid, Streben usw. 

Kognitive und mentale Terme

Ein wichtiger Unterschied zwischen Aristoteles’ und unserer 
Weise, kognitive und mentale Terme zu verwenden, besteht darin, 
dass wir in unseren Sprachen dazu neigen, das Gewicht auf die 
subjektive Seite zu legen, während es bei Aristoteles umgekehrt 
die Tendenz gibt, zumindest einige – und dies sind die systema­
tisch wichtigeren – kognitive Terme objektiv durch ihre Gegen­
stände zu definieren. Wissen und Denken zum Beispiel werden 
durch ihre Gegenstände »das Wissbare« und »das Denkbare« 
bestimmt. Es handelt sich bei diesen Termen daher denn auch 
um Erfolgsbegriffe: Da Wissen immer ein Wissen von etwas Wiss­
barem und Denken immer das Denken von etwas Denkbarem 
ist, kann es so, wie es kein falsches Wissen geben kann, auch kein 
falsches Denken geben; für das nicht in diesem Erfolgssinne durch 
seinen Gegenstand definierte Denken gibt es bei Aristoteles eine 
eigene Bezeichnung. Dies ist das diskursive Denken (dianoia, 
siehe unten). 

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



	 Einleitung	 LXXXIII

Denken (noein), Denkvermögen (nous), diskursives Denken (di-
anoia), Einsicht (phrônesis)  Aristoteles definiert das Denken in 
anspruchsvollerer Weise, als wir dies für gewöhnlich tun. Denken, 
so wie es in De anima verstanden wird, besteht nicht lediglich in 
dem mentalen Präsent-Haben irgendwelcher denkbaren Gehalte 
und insbesondere nicht im Denken episodischer oder konkret-ein­
zelgegenständlicher Gehalte; Denken ist vielmehr wesentlich auf 
Essenzen, d. h. auf das substantielle Sein der Dinge, ausgerichtet. 
Zudem ist zu beachten, dass es sich für Aristoteles beim Denken 
in diesem Sinn um einen Erfolgsbegriff handelt. Ein falsches Den­
ken von Essenzen kann es nicht geben, sondern nur entweder ihr 
Erfassen durch die denkende Vernunft oder ihr Nicht-Erfassen. 
Dass die Essenz nicht erfasst wird, heißt aber, dass gar nicht »ge­
dacht« wird. Denken, das wahr oder falsch sein kann, bezeichnet 
Aristoteles nicht als noein, sondern als dianoeisthai (»durchden­
ken«, »überlegen«), was hier behelfsmäßig mit »diskursiv denken« 
übersetzt wird. Das korrespondierende Vermögen bezeichnet er 
als dianoia, »diskursives Denken«. Dort, wo Aristoteles Denken 
im strengen Sinn (noein) und diskursives Denken (dianoia, diano-
eisthai) miteinander kontrastiert, halte ich mich an diese etwas 
umständliche Übersetzungsregel, sonst wird auch dianoia mit 
»Denken« wiedergegeben. Gelegentlich wird auch der für Aris­
toteles kognitionstheoretisch nicht streng terminologische Begriff 
phronein mit »denken« wiedergegeben. 

Lust (hêdonê), Leid (lypê)  Beide Ausdrücke sind im weitesten 
Sinn zu nehmen. »Lust« umfasst sowohl die Empfindung des An­
genehmen als auch die der Lust im engeren Sinne, und »Leid« 
umfasst sowohl Schmerz als auch Unbehagen jedweder Art. 

Strebung (orexis), Begierde (epithymia), Mut (thymos), Wunsch 
(boulêsis)  »Strebung« ist der gemeinsame Begriff, unter den die 
drei Typen der Strebung fallen. Wichtig ist, dass Aristoteles die 
Einteilung der Strebung in ihre drei Typen als vollständig (exhaus­
tiv) betrachtet. Seiner Ansicht nach gibt es kein Vorkommnis 
einer Strebung, welches nicht entweder unter eine der drei Ty­
pen »Begierde«, »Mut« oder »Wunsch« fällt (vgl. Eth. Eud. II 8, 
1225b24 – 36). Die Typen der Strebung unterscheiden sich durch 

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



LXXXIV	 Klaus Corcilius

ihre jeweiligen Gegenstände. Dies sind die Zwecke der Strebety­
pen. So ist die Begierde definiert als Strebung nach Lust. Lebe­
wesen streben demnach nach lustvollen Dingen, weil diese Dinge 
ihnen Lust verschaffen (Top. VI 8, 146b9 – 12). Hauptsächlich sind 
dies solche Dinge, die dem körperlichen Selbsterhalt dienen, also 
Trinken, Essen und Paarung, aber auch alles andere, was der Lust 
wegen verfolgt und zur Vermeidung von Unlust gemieden wird. 

Der Ausdruck für den zweiten Strebetyp »Mut« ist eine höchst 
unvollkommene Übersetzung des griechischen Ausdrucks thy-
mos. Einerseits soll der Mut verantwortlich sein für Konkurrenz, 
Wetteifer, Aggression und auch Furcht (Top. IV 5, 126a8ff.), an­
dererseits aber auch für die Fähigkeit zur Freundschaft (Pol. VIII 
6, 1327b40f.). Es handelt sich in diesem Sinn um eine systema­
tisch ambivalente Strebeart (schon bei Platon, vgl. Resp. II 2, 375 
A ff.). Auch findet sich in Aristoteles’ Texten keine Angabe des 
spezifischen Gegenstandes/Zwecks des Muts. Angesichts der Bei­
spiele und der Tatsache, dass er mit seiner Dreiteilung der Stre­
bung Vollständigkeit beansprucht, scheint es jedoch, dass der Mut 
Strebungen nach »äußeren« Gütern, wozu vor allem sozialer Rang 
und positive und negative Anerkennung durch andere gehören, 
abdecken soll. Die Übersetzung »Mut« kann diesem komplexen 
Bild nicht gerecht werden, scheint jedoch hinreichend vage, um 
ihm wenigstens nicht direkt zu widersprechen. 

Gegenstand der rationalen Strebung ›Wunsch‹ schließlich ist 
das rational Gute. Diese Übersetzung ist gleichfalls nur in Erman­
gelung einer besseren Alternative gewählt; denn boulêsis kann, 
muss aber durchaus nicht in allen seinen Verwendungen das Wün­
schen von etwas Gutem bezeichnen. In seinen ethischen Schriften 
verwendet Aristoteles den Ausdruck auch, um den Willen zur Tat 
zu bezeichnen. 

Unterscheiden, urteilen (krinein)  Krinein heißt in seiner Grund­
bedeutung »scheiden«, »sondern« und wird hier im Zusammen­
hang mit dem Wahrnehmen behelfsweise als »unterscheiden« 
übersetzt. Das, was das Wahrnehmungsvermögen »unterscheidet« 
(krinei), sind die Unterschiede (diaphorai) der wahrnehmbaren 
Gegenstände (III 2, 426b10). Angesichts dieser Behelfslösung 
ist es geraten, darauf hinzuweisen, dass wahrnehmungsmäßiges 

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



	 Einleitung	 LXXXV

Unterscheiden nicht mit der bewussten Tätigkeit des Unterschei­
dens oder gar mit der Tätigkeit des Vergleichens in einen Topf 
geworfen werden sollte. Beim bewussten Unterscheiden sind wir 
(mindestens) zweier Dinge gewahr und unterscheiden dann die 
eine von der anderen. Dies scheint eine erheblich anspruchsvol­
lere mentale Operation zu sein als das basale wahrnehmungsmä­
ßige Unterscheiden, welches im Gegensatz zum bewussten Unter­
scheiden nicht zwingend die mentale Präsenz von mehr als einem 
Gegenstand zu erfordern scheint. Wenn Aristoteles krinein im 
Zusammenhang mit der Ausübung des Denkvermögens erwähnt, 
übersetze ich, wie sonst üblich, mit »urteilen«.  

Vorstellung (phantasia)  Hier besteht die Schwierigkeit darin, 
dass es kein einzelnes Wort im Deutschen gibt, welches phan-
tasia wiedergeben könnte. Grund dafür ist, dass Aristoteles’ 
Konzeption der phantasia phänomenale Eigenschaften, also als 
mentale Eigenschaften, auf besondere Weise mit physischen Ei­
genschaften verbindet. De anima III 3 definiert phantasia als das 
Vermögen des beseelten Körpers, Überbleibsel der kausalen Ein­
wirkung durch externe Wahrnehmungsgegenstände im Körper zu 
bewahren und sie bei anderer Gelegenheit wieder hervorzuho­
len (428b10 ff.). Diese Überbleibsel – die sogenannten Vorstel­
lungsgehalte (phantasmata) – sind im Organismus gespeicherte 
Bewegungen, welche die besondere Eigenschaft haben, sowohl 
die phänomenal-repräsentationalen als auch die kausalen Eigen­
schaften der sie ursprünglich herbeigeführt habenden externen 
Wahrnehmungsgegenstände zu bewahren. Wenn sie bei anderer 
Gelegenheit – etwa im Zuge von Assoziationen, Erinnerungen 
usw. – wieder hervorgeholt und als mentale Repräsentationen 
erneut wahrgenommen werden, können sie dieselben oder doch 
wenigstens sehr ähnliche Wirkungen zeitigen wie die externen 
Wahrnehmungsgegenstände selbst, die sie ursprünglich herbei­
geführt haben. Auf Basis dieser Definition wird ersichtlich, wa­
rum »Vorstellung« nicht mehr als eine nur sehr unvollkommene 
Entsprechung für phantasia sein kann. »Vorstellung«, wie wir das 
Wort heute verstehen, meint nämlich nicht so wie bei Aristoteles 
eine im Organismus gespeicherte Bewegung mit kausalen und 
repräsentationalen Eigenschaften und mithin einen wahrnehm­

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4



LXXXVI	 Klaus Corcilius

baren Gegenstand (Insomn. 2, 460a32–b3, Mem. 1, 450b10, vgl. 14, 
450a28; Meta. V 29, 1025a4 – 6), sondern das mentale Präsent-Haben 
von etwas (Repräsentation). Gleichwohl, da phantasia bei Aristo­
teles, so wie im allgemeineren griechischen Sprachgebrauch, auch 
»mentale Repräsentation« meinen kann – und Aristoteles zudem 
manchmal zwischen seiner terminologischen und der allgemei­
nen Sprachbedeutung changiert –, scheint die Übersetzung mit 
»Vorstellung« noch das vergleichsweise geringste Übel. Fernzu­
halten ist der Gedanke, der aristotelische Term phantasia bedeute 
»Phantasie« im Sinne einer produktiven Einbildungskraft. Eine 
Reihe von Aristoteles-Forschern ist trotz fehlender Textbelege 
der Ansicht, dass das Vermögen der phantasia bei Aristoteles über 
das hinaus, was die Definition in De anima III 3 ausdrücklich sagt, 
die weitere Funktion hat, Lebewesen in die Lage zu versetzen, 
wahrgenommene Dinge in der Umwelt in selektiver Weise als zu 
meidende oder zu verfolgende zu erkennen (»wahrnehmen-als«). 

Wahrnehmung (aisthêsis)  Aristoteles unterscheidet nicht ex­
plizit zwischen Sinnesempfindung und Wahrnehmung. Aisthêsis 
wird daher regelmäßig mit »Wahrnehmung« wiedergegeben. Aus­
nahmen sind diejenigen Stellen, in denen Aristoteles damit Sin­
nesmodalitäten wie etwa Tast- oder Gehörsinn bezeichnet. In sol­
chen Fällen wird aisthêsis mit »Wahrnehmungsgattung« übersetzt. 

FOR PRIVATE USE ONLY | AUSSCHLIESSLICH ZUM PRIVATEN GEBRAUCH

Generated for Universitätsbibliothek Humboldt Universität Berlin at 141.20.217.192 on 2023-09-08 10:35:42

DOI https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2790-4




