ARISTOTELES

Uber die Seele
De anima

Griechisch—Deutsch

Ubersetzt, mit einer Einleitung und
Anmerkungen herausgegeben von

KLAUS CORCILIUS

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 681

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographi-
sche Daten sind im Internet abrufbar iiber <http://portal.dnb.de>.

ISBN 978-3-7873-2789-8 - ISBN eBook: 978-3-7873-2790-4

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2017. Alle Rechte vor-
behalten. Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in
elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG aus-
driicklich gestatten. Satz: Jens-S6ren Mann. Druck und Bindung:
Druckerei C.H. Beck, Nordlingen. Werkdruckpapier: alterungs-
bestdndig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus
100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.



LXXVI Klaus Corcilius

7. Kleines deutsch-griechisches Glossar

Abtrennbar, getrennt (choriston), trennen (chorizein) Ein wich-
tiger technischer Ausdruck. Dass x von y abtrennbar ist, dient
Aristoteles hédufig als Kriterium dafiir festzustellen, ob x gegen-
iiber y Prioritdt hat. Der Ausdruck »choriston«ist nicht eindeutig.
Er kann das tatsdchliche Abgetrennt-Sein von x von y oder auch
nur seine Abtrennbarkeit bezeichnen. Gelegentlich unterscheidet
Aristoteles ausdriicklich zwischen verschiedenen Hinsichten der
Abtrennbarkeit:

1. Definitorische Abtrennbarkeit: x ist definitorisch von y unab-
hingig, d.h. die Definition von x enthilt keinen Verweis auf y.

2. Ridumliche Abtrennbarkeit (Abtrennbarkeit der Grofie nach):
x ist dem Ort nach von y unabhéngig, d.h. x nimmt einen Ort
ein, der sich mit dem Ort von y nicht iiberschneidet.

3. Einfache Abtrennbarkeit: x kann unabhédngig von y, d.h. ohne
y, existieren.

Meistens sagt er jedoch nicht, welche Art von Abtrennbarkeit er
gerade im Sinn hat. Aristoteles verwendet das Kriterium der Ab-
trennbarkeit in verschiedenen Kontexten. Von besonderer Bedeu-
tung fiir seine Seelenlehre sind die Abtrennbarkeit der Seele vom
Korper einerseits sowie die Abtrennbarkeit der verschiedenen
Vermogen der Seele voneinander andererseits. Wichtig ist ferner,
dass Abtrennbarkeit keine symmetrische Relation ist: x kann (in
den verschiedenen Hinsichten) von y abtrennbar sein, ohne dass
deswegen auch umgekehrt y von x abgetrennt werden konnen
muss.

Akzidentell (kata symbebékos) Dass ein Attribut x einem Sub-
jekt y auf akzidentelle Weise zukommt, besagt, dass x dem y zu-
kommt, nicht insofern es x ist, sondern insofern es etwas anderes,
zZ, ist. Zum Beispiel kann man sagen, dass es der Blédsse auf ak-
zidentelle Weise zukommt, von Hamburg nach Kiel zu fahren,
wenn eine blasse Person (eine Person, der die Bldsse zukommt)
von Hamburg nach Kiel fahrt. Die Blisse als solche kann nicht
fahren, jedoch akzidentell, insofern sie einem Subjekt zukommt,
das fahren kann, kann man sagen, dass auch der Blidsse das Fah-



Einleitung LXXVII

ren zukommt. Aristoteles betont, dass Akzidentelles nicht Ge-
genstand wissenschaftlicher Aussagen sein kann. Nur das, was
einem Subjekt an sich (per se) zukommt, kann zum Gegenstand
wissenschaftlichen Wissens gemacht werden.

Begriff, Definition, Verhiltnis, Proportion, Vernunft, Erkla-
rung, Argument (logos) »Logos« ist ein besonders schillernder
und daher notorisch schwer zu iibersetzender Term. Die Uberset-
zung ist dem jeweiligen Kontext angepasst.

Bewegung (kinésis) Ein Ausdruck, dessen Verwendung bei Aris-
toteles erheblich vom iiblichen Sprachgebrauch abweicht. »Bewe-
gung« bezieht sich bei thm ndmlich nicht nur auf die Bewegung von
einem Ort zum anderen, sondern auf alle Arten von prozesshafter
Verdnderung. Unter »prozesshafter Verdnderung« ist dabei jede
zeitlich ausgedehnte Verdnderung in oder an einem materiellen
Trager zu verstehen, die einen Anfangs- und einen Endpunkt hat,
also einen Anfangszustand, von dem sie ausgeht, und einen End-
zustand, an dem sie endet. Aristoteles unterscheidet vier Arten
solcher Bewegungen, die vier der von ihm unterschiedenen Kate-
gorien »Ort«, »Qualitit«, »Quantitédt«, »Substanz« entsprechen. Es
sind: Ortsbewegung, qualitative Verdnderung, quantitative Verin-
derung sowie Entstehen und Vergehen (substantielle Veranderung
oder auch »einfaches Entstehen«). Von diesen Bewegungsarten
verlaufen die ersten drei in kontrir entgegengesetzte Zustdande,
z.B. dem Orte nach vom Zustand des In-Athen-Seins zum Zu-
stand des In-Theben-Seins, qualitativ von z.B. weil3 zu schwarz,
quantitativ von z.B. vier Ellen lang zu fiinf Ellen lang usw. Ent-
stehen und Vergehen dagegen verlduft in einander kontradikto-
risch entgegengesetzte Zustinde, d.h. von der Nicht-Existenz zur
Existenz bzw. umgekehrt. Wichtig am Bewegungsbegriff in De
anima ist, dass die Struktur von Bewegungen linear und endlich
ist. Bewegungen sind dadurch endlich (linear-prozesshaft), dass
die Endzustidnde, auf die sie hinauslaufen, mit dem Aufhoren der
Bewegung zusammenfallen. Wenn eine prozesshafte Bewegung
thren Endzustand erreicht, bedeutet dies immer auch das Ende
des Prozesses. Fahre ich von Athen nach Theben, so ist meine
Fahrt nach Theben dann und auch deswegen zu Ende, weil ich



LXXVIII Klaus Corcilius

mein Ziel erreicht habe. Zweck und Ende der Bewegung fallen
zusammen. Dies unterscheidet aristotelische Bewegungen von
Wirklichkeiten bzw. Vollendungen, deren End- und Zielzustinde
in aktiven Betitigungen bestehen. Bei diesen féllt das Erreichen
des Zwecks nicht mit dem physischen Ende der Betidtigung zusam-
men. Der Zweck beschrinkt in solchen Fillen nicht die Dauer der
Betitigung (vgl. den Eintrag »Vermogen/Wirklichkeit).

Element (stoicheion) Unter »Elementen« versteht Aristoteles
basale innewohnende Bestandteile. Wichtig ist, dass er nicht nur
materiell ausgedehnte Bestandteile als Elemente betrachtet, son-
dern auch solche, die nicht materiell ausgedehnt sind (wie etwa
die — vermutlich zahlenartigen — »Elemente«, aus denen Platon
laut De an. 1 2, 404°16-18 die Seele hat bestehen lassen).

Lebewesen (z6on), lebendig sein (zén), lebendige Wesen (zonta)
Zoon leitet sich ab von lebendig sein (zén) und meint »Lebewe-
sen« im Sinne derjenigen lebendigen Wesen, die mindestens iiber
Wahrnehmung verfiigen, d.h. Tiere und Menschen. Mit »Tier«
wird immer dann iibersetzt, wenn Menschen eindeutig ausge-
schlossen sind. Alle lebendigen Dinge, also Gewiéchse, Tiere
und Menschen zusammen, nennt Aristoteles »lebendige Wesen«
(zonta).

Prinzip, Ausgangspunkt (arché) Aristotelische Prinzipien sind
Ausgangspunkte, und zwar entweder im Sinn von »Quelle« oder
»Ursprung« als Beginn einer Reihe (wobei dies Reihen von Ur-
sachen, Griinden, Bewegungen und so weiter sein konnen) oder
im Sinn von »Amt« oder »Herrschaft« (was vielleicht einem am
Gesetzesbegriff orientierten Prinzipienbegriff ndher kommt, in
dem ein Prinzip »gilt«). Bei Aristoteles sind diese Bedeutungen
nicht klar geschieden. So konnen z.B. auch Elemente Prinzi-
pien sein, ndmlich insofern sie einfache Bestandteile komplexer
Dinge sind, die aus ihnen zusammengesetzt sind. In Aristoteles’
Sprachgebrauch sind Prinzipien iibrigens nicht immer auch erste
Ausgangspunkte. Auch ein Mittelglied einer Reihe kann als Aus-
gangspunkt des auf es folgenden Glieds bezeichnet werden. So
spricht Aristoteles z.B. in De an. 111 10, 433%15ff. von zwei ver-



Einleitung LXXIX

schiedenen Gliedern ein- und derselben Kausalkette als arché
des jeweils auf es folgenden Glieds. Mit »Prinzip« iibersetze ich
gelegentlich, wenn es um erste Ausgangspunkte geht, ansonsten
mit »Ausgangspunkt«.

Substanz (ousia) Der Term fiihrt sich auf das Partizip Femi-
ninum von »sein« zuriick. So wie der Ausdruck in De anima vor-
wiegend verwendet wird, konnte man ousia auch mit »Wesenx,
»Wesenheit« oder »Seiendheit« iibersetzen. Wichtig ist, dass Ari-
stoteles den Begriff in zweierlei Weise verwendet. Einmal verwen-
det er ithn so wie in seiner Kategorienschrift als »erste Substanz,
d.h. als das, was als konkretes Einzelsubjekt den von ihm pri-
dizierten Eigenschaften zugrunde liegt, so wie z.B. ein Mensch
als konkretes Einzelding Subjekt der von ihm préidizierten Eigen-
schaft ist, weild zu sein. Zum anderen verwendet Aristoteles ousia
im Sinne des substantiellen Seins, das ein konkretes Einzelding
als dessen Essenz ausmacht. Dies ist das Wesen des Einzeldings:
das, was es heif3t, ein solches Einzelding zu sein. In diesem letzte-
ren Sinn wird der Ausdruck ousia in De anima ungleich hiufiger
verwendet. Von einer Ubersetzung mit »Wesen« oder »Wesenheit«
habe ich jedoch aus mehreren Griinden abgesehen. Erstens wollte
ich den verbalen Zusammenhang zwischen beiden Wortbedeutun-
gen erkennbar bleiben lassen; zweitens hat sich diese Ubersetzung
in der Literatur zur aristotelischen Ontologie eingebiirgert. Man
kann sich den Unterschied der beiden Verwendungsweisen leicht
daran klar machen, dass »Substanz« im Sinne von »Einzelding«
absolut (einstellig) gebraucht wird, wihrend es im Sinne von »We-
senheit« stets die Substanz von etwas ist (zweistelliger Gebrauch).
So definiert Aristoteles im zweiten Buch von De anima die Seele
als die Substanz des lebendigen Korpers.

Und (kai) Leser, die des Griechischen nicht méchtig sind, soll-
ten wissen, dass der griechische Ausdruck fiir »und« nicht selten
in einem limitativen bzw. epexegetischen Sinne gebraucht wird
und dann mit »im Sinne von« bzw. »das heil3t« zu ilibersetzen ist.
In vorliegender Ubersetzung habe ich allerdings nur an solchen
Stellen von dieser Ubersetzungsmoglichkeit Gebrauch gemacht,
an denen diese Bedeutung klar gefordert ist. Meistens habe ich es



LXXX Klaus Corcilius

bei »und« belassen. Wenn es also z. B. heif3t »leiden und verdndert
werden, so konnte hidufig ebenso mit »leiden, das heil3t verdndert
werden« bzw. »leiden 1m Sinne von verdndert werden, iibersetzt
werden. Dies kann fiir die Interpretation zuweilen einen grof3en
Unterschied machen.

Vermogen (dynamis), Wirklichkeit (energeia) und Vollendung
(entelecheia) Vermogen und Wirklichkeit sind Grundbegriffe
der aristotelischen Modallehre, Ontologie und Naturphiloso-
phie. Vermogend ist etwas dann, wenn es etwas zu tun oder zu
leiden vermag bzw. kann; wirklich ist etwas dann, wenn es das,
was es vermag oder kann, auch tut bzw. das, was es ist, auch tat-
sdchlich ist. Ich ziehe das Paar »Vermogen/Wirklichkeit« den
sonst hdufig gewédhlten »Potenz/Akt« oder »Potentialitdat/Aktu-
alitit« oder »Aktivitat/Fahigkeit« und vor allem dem in diesem
Zusammenhang sogar irreleitenden Begriffspaar »Moglichkeit/
Wirklichkeit« vor. Der Ausdruck »Vollendung« (entelecheia), so
wie Aristoteles ithn verwendet, unterscheidet sich nicht auf ein-
deutige und klare Weise von »Wirklichkeit« (energeia). Mit den
Vermogen (dynameis) der Seele in De anima sind die traditionell
als facultates animae bezeichneten seelischen Fahigkeiten leben-
diger Korper gemeint. Dies sind diejenigen basalen Fihigkeiten
und Dispositionen, aufgrund derer wir von lebendigen Korpern
sagen, dass sie tun und erleiden kénnen, was zu tun und erleiden
sie als diejenigen lebendigen Dinge auszeichnet, die sie sind. Eine
weitere fiir De anima wichtige Verwendung von »Wirklichkeit«
(energeia) kontrastiert den Term nicht mit »Vermogen«, sondern
mit »Bewegung« (kinésis). In diesem Zusammenhang bezeichnet
der Ausdruck speziell solche Aktivititen, Betdatigungen oder Aus-
iibungen von Téatigkeitstypen, deren Wirklichkeit, anders als bei
prozesshaften Bewegungen, keine tiber sie hinausweisende und
auBerhalb ihrer gelegenen Endzustdnde haben. Es handelt sich
bei den betreffenden Téatigkeiten vielmehr selber um End- und
Zielstinde. Beispiele sind Sehen, Wahrnehmen, Denken und
alle anderen, nicht prozesshaften Betétigungen, deren Ausiibung
nicht auf aullerhalb ihrer selbst gelegene Endzustinde hinaus-
laufen. Hiufig handelt es sich dabei um Ausiibungen der fiir die
Lebewesen charakteristischen Seelenvermogen. Dadurch, dass



Einleitung LXXXI

eine Tétigkeit, wie z. B. das Wahrnehmen, in diesem Sinne eine
Wirklichkeit ist, ist tibrigens keineswegs ausgeschlossen, dass ihr
Zustandekommen Bewegungen involviert. Fiir weitere Diskus-
sion vgl. oben den Eintrag »Bewegung«.

Was-es-hieB-dies-zu-sein (¢i én einai) Dies ist eine so weit wie
moglich wortliche Ubersetzung fiir einen offenbar technischen
Ausdruck, der das substantielle Sein bzw. die Essenz einer gege-
benen Sache bezeichnet. Gelegentlich nimmt Aristoteles darauf
auch prisentisch als »das, was es heif3t, dies zu sein« bzw. »das
Sein fiir etwas« Bezug. Es konnte sein — dies ist allerdings nicht
mehr als eine Vermutung —, dass das Vergangenheitstempus in
dem Ausdruck »Was-es-hief3-dies-zu-sein« auf eine vorher in der
Diskussion angegebene Definition zuriickweist.

Was-es-ist (ti esti) Ebenfalls ein technischer Ausdruck. Er be-
zeichnet, was in der Antwort auf die Frage »Was ist das?« angege-
ben wird. Dies kann alles sein, was in der Definition eines Terms
vorkommt.

Werkzeug, Organ (organon), Sinnesorgan (aisthétérion), werk-
zeughaft (organikon) »Werkzeug«ist die wortliche Ubersetzung
von organon. Einen spezifisch biologischen Organbegriff gab es
zu Aristoteles’ Zeiten nicht. Vielmehr ist Aristoteles derjenige,
der zuerst sowohl einzelne Korperorgane als auch den Korper ins-
gesamt terminologisch als Werkzeuge der Seele bezeichnet und
so den Werkzeugbegriff in die Theorie des Lebendigen einfiihrt.
Um allzu grof3e sprachliche Hérte zu vermeiden, habe ich an den
(zahlreichen) Stellen, an denen organon einfach nur auf ein Kor-
perorgan referiert, allerdings nicht mit »Werkzeug« oder »Sinnes-
werkzeug« iibersetzt, sondern entsprechend mit »Organ«. Es ist
allerdings zu betonen, dass Aristoteles keinen spezifischen Or-
ganbegriff hat. Insbesondere ist fernzuhalten ein auf die eine oder
andere Weise kantisch angehauchter Organbegriff, dem zufolge
das organische Verhiltnis in einem reziproken Zweck-Mittel-Ver-
héltnis besteht. Bei Aristoteles ist das Werkzeugverhéltnis strikt
asymmetrisch: Die Seele ist der Zweck ihres Korpers, welcher das
Werkzeug der Seele ist, der Korper ist aber nicht umgekehrt auch



LXXXII Klaus Corcilius

Zweck der Seele. Uberall dort, wo Aristoteles organon in erkli-
render Absicht verwendet, habe ich mich bemiiht, mit »Werkzeug«
zu ibersetzen. Organikon wird invariant mit »werkzeughaft«
iibersetzt.

Widerfahrnis, Affizierung, Affektion (pathos) Der Ausdruck
»pathos« leitet sich ab von paschein, was mit »erleiden«, »erfah-
ren« oder eben auch mit »widerfahren« wiedergegeben werden
kann. In seiner substantivierten Form »pathos« (Plural »pathé«)
bezeichnet der Ausdruck das Resultat der genannten Vorginge.
Dies ist in seiner neutralsten Form dann ein Widerfahrnis, eine
Affizierung oder Affektion. Manche iibersetzen auch mit »Eigen-
schaft«. Haufig wird pathos im Zusammenhang der Diskussion
um die »Affektionen der Seele« als »Affekt« oder gelegentlich
sogar mit »Emotion« iibersetzt. Aristoteles spricht von »pathos
der Seele« allerdings in einem weiteren Sinne, der alle psychische
Leistungen involvierenden Affizierungen umfasst, z. B. Wahrneh-
mung, Lust und Leid, Streben usw.

Kognitive und mentale Terme

Ein wichtiger Unterschied zwischen Aristoteles’ und unserer
Weise, kognitive und mentale Terme zu verwenden, besteht darin,
dass wir in unseren Sprachen dazu neigen, das Gewicht auf die
subjektive Seite zu legen, wihrend es bei Aristoteles umgekehrt
die Tendenz gibt, zumindest einige — und dies sind die systema-
tisch wichtigeren — kognitive Terme objektiv durch ihre Gegen-
stdnde zu definieren. Wissen und Denken zum Beispiel werden
durch ihre Gegenstinde »das Wissbare« und »das Denkbare«
bestimmt. Es handelt sich bei diesen Termen daher denn auch
um Erfolgsbegriffe: Da Wissen immer ein Wissen von etwas Wiss-
barem und Denken immer das Denken von etwas Denkbarem
ist, kann es so, wie es kein falsches Wissen geben kann, auch kein
falsches Denken geben; fiir das nicht in diesem Erfolgssinne durch
seinen Gegenstand definierte Denken gibt es bei Aristoteles eine
eigene Bezeichnung. Dies ist das diskursive Denken (dianoia,
siche unten).



Einleitung LXXXIII

Denken (noein), Denkvermogen (nous), diskursives Denken (di-
anoia), Einsicht (phronesis) Aristoteles definiert das Denken in
anspruchsvollerer Weise, als wir dies fiir ggwohnlich tun. Denken,
so wie es in De anima verstanden wird, besteht nicht lediglich in
dem mentalen Prisent-Haben irgendwelcher denkbaren Gehalte
und insbesondere nicht im Denken episodischer oder konkret-ein-
zelgegenstédndlicher Gehalte; Denken ist vielmehr wesentlich auf
Essenzen, d. h. auf das substantielle Sein der Dinge, ausgerichtet.
Zudem ist zu beachten, dass es sich fiir Aristoteles beim Denken
in diesem Sinn um einen Erfolgsbegriff handelt. Ein falsches Den-
ken von Essenzen kann es nicht geben, sondern nur entweder ihr
Erfassen durch die denkende Vernunft oder ihr Nicht-Erfassen.
Dass die Essenz nicht erfasst wird, heif3t aber, dass gar nicht »ge-
dacht« wird. Denken, das wahr oder falsch sein kann, bezeichnet
Aristoteles nicht als noein, sondern als dianoeisthai (»durchden-
ken«, »liberlegen«), was hier behelfsméBig mit »diskursiv denken«
iibersetzt wird. Das korrespondierende Vermogen bezeichnet er
als dianoia, »diskursives Denken«. Dort, wo Aristoteles Denken
im strengen Sinn (noein) und diskursives Denken (dianoia, diano-
eisthai) miteinander kontrastiert, halte ich mich an diese etwas
umstindliche Ubersetzungsregel, sonst wird auch dianoia mit
»Denken« wiedergegeben. Gelegentlich wird auch der fiir Aris-
toteles kognitionstheoretisch nicht streng terminologische Begriff
phronein mit »denken« wiedergegeben.

Lust (hédoné), Leid (lypé) Beide Ausdriicke sind im weitesten
Sinn zu nehmen. »Lust« umfasst sowohl die Empfindung des An-
genehmen als auch die der Lust im engeren Sinne, und »Leid«
umfasst sowohl Schmerz als auch Unbehagen jedweder Art.

Strebung (orexis), Begierde (epithymia), Mut (thymos), Wunsch
(boulésis) »Strebung«ist der gemeinsame Begriff, unter den die
drei Typen der Strebung fallen. Wichtig ist, dass Aristoteles die
Einteilung der Strebung in ihre drei Typen als vollstandig (exhaus-
tiv) betrachtet. Seiner Ansicht nach gibt es kein Vorkommnis
einer Strebung, welches nicht entweder unter eine der drei Ty-
pen »Begierde«, »Mut« oder »Wunsch« fallt (vgl. Eth. Eud. 11 8,
1225°24-36). Die Typen der Strebung unterscheiden sich durch



LXXXIV Klaus Corcilius

ihre jeweiligen Gegenstdnde. Dies sind die Zwecke der Strebety-
pen. So ist die Begierde definiert als Strebung nach Lust. Lebe-
wesen streben demnach nach lustvollen Dingen, weil diese Dinge
ihnen Lust verschaffen (Top. VI 8, 146°9—12). Hauptséchlich sind
dies solche Dinge, die dem korperlichen Selbsterhalt dienen, also
Trinken, Essen und Paarung, aber auch alles andere, was der Lust
wegen verfolgt und zur Vermeidung von Unlust gemieden wird.

Der Ausdruck fiir den zweiten Strebetyp »Mut« ist eine hochst
unvollkommene Ubersetzung des griechischen Ausdrucks thy-
mos. Einerseits soll der Mut verantwortlich sein fiir Konkurrenz,
Wetteifer, Aggression und auch Furcht (7op. TV 5, 126%8ff.), an-
dererseits aber auch fiir die Fahigkeit zur Freundschaft (Pol. VIII
6, 1327°40f.). Es handelt sich in diesem Sinn um eine systema-
tisch ambivalente Strebeart (schon bei Platon, vgl. Resp. 11 2, 375
Aff.). Auch findet sich in Aristoteles’ Texten keine Angabe des
spezifischen Gegenstandes/Zwecks des Muts. Angesichts der Bei-
spiele und der Tatsache, dass er mit seiner Dreiteilung der Stre-
bung Vollstindigkeit beansprucht, scheint es jedoch, dass der Mut
Strebungen nach »dufB3eren« Giitern, wozu vor allem sozialer Rang
und positive und negative Anerkennung durch andere gehoren,
abdecken soll. Die Ubersetzung »Mut« kann diesem komplexen
Bild nicht gerecht werden, scheint jedoch hinreichend vage, um
ihm wenigstens nicht direkt zu widersprechen.

Gegenstand der rationalen Strebung >Wunsch« schlieBlich ist
das rational Gute. Diese Ubersetzung ist gleichfalls nur in Erman-
gelung einer besseren Alternative gewéhlt; denn boulésis kann,
muss aber durchaus nicht in allen seinen Verwendungen das Wiin-
schen von etwas Gutem bezeichnen. In seinen ethischen Schriften
verwendet Aristoteles den Ausdruck auch, um den Willen zur Tat
zu bezeichnen.

Unterscheiden, urteilen (krinein) Krinein heif3t in seiner Grund-
bedeutung »scheiden«, »sondern« und wird hier im Zusammen-
hang mit dem Wahrnehmen behelfsweise als »unterscheiden«
iibersetzt. Das, was das Wahrnehmungsvermogen »unterscheidet«
(krinei), sind die Unterschiede (diaphorai) der wahrnehmbaren
Gegenstinde (I1I 2, 426°10). Angesichts dieser Behelfslosung
ist es geraten, darauf hinzuweisen, dass wahrnehmungsmaéBiges



Einleitung LXXXV

Unterscheiden nicht mit der bewussten Tétigkeit des Unterschei-
dens oder gar mit der Tatigkeit des Vergleichens in einen Topf
geworfen werden sollte. Beim bewussten Unterscheiden sind wir
(mindestens) zweier Dinge gewahr und unterscheiden dann die
eine von der anderen. Dies scheint eine erheblich anspruchsvol-
lere mentale Operation zu sein als das basale wahrnehmungsmaé-
Bige Unterscheiden, welches im Gegensatz zum bewussten Unter-
scheiden nicht zwingend die mentale Prisenz von mehr als einem
Gegenstand zu erfordern scheint. Wenn Aristoteles krinein im
Zusammenhang mit der Ausiibung des Denkvermogens erwihnt,
iibersetze ich, wie sonst iiblich, mit »urteilen«.

Vorstellung (phantasia) Hier besteht die Schwierigkeit darin,
dass es kein einzelnes Wort im Deutschen gibt, welches phan-
tasia wiedergeben konnte. Grund dafiir ist, dass Aristoteles’
Konzeption der phantasia phanomenale Eigenschaften, also als
mentale Eigenschaften, auf besondere Weise mit physischen Ei-
genschaften verbindet. De anima 111 3 definiert phantasia als das
Vermogen des beseelten Korpers, Uberbleibsel der kausalen Ein-
wirkung durch externe Wahrnehmungsgegenstinde im Korper zu
bewahren und sie bei anderer Gelegenheit wieder hervorzuho-
len (42810ff.). Diese Uberbleibsel — die sogenannten Vorstel-
lungsgehalte (phantasmata) — sind im Organismus gespeicherte
Bewegungen, welche die besondere Eigenschaft haben, sowohl
die phinomenal-reprisentationalen als auch die kausalen Eigen-
schaften der sie urspriinglich herbeigefiihrt habenden externen
Wahrnehmungsgegenstidnde zu bewahren. Wenn sie bei anderer
Gelegenheit — etwa im Zuge von Assoziationen, Erinnerungen
usw. — wieder hervorgeholt und als mentale Reprisentationen
erneut wahrgenommen werden, konnen sie dieselben oder doch
wenigstens sehr dhnliche Wirkungen zeitigen wie die externen
Wahrnehmungsgegenstidnde selbst, die sie urspriinglich herbei-
gefiihrt haben. Auf Basis dieser Definition wird ersichtlich, wa-
rum »Vorstellung« nicht mehr als eine nur sehr unvollkommene
Entsprechung fiir phantasia sein kann. »Vorstellung«, wie wir das
Wort heute verstehen, meint ndmlich nicht so wie bei Aristoteles
eine im Organismus gespeicherte Bewegung mit kausalen und
reprisentationalen Eigenschaften und mithin einen wahrnehm-



LXXXVI Klaus Corcilius

baren Gegenstand (Insomn. 2, 460%32-"3, Mem. 1, 450°10, vgl. 14,
450%28; Meta.V 29, 1025%°4—6), sondern das mentale Prasent-Haben
von etwas (Reprisentation). Gleichwohl, da phantasia bei Aristo-
teles, so wie im allgemeineren griechischen Sprachgebrauch, auch
»mentale Reprdsentation« meinen kann — und Aristoteles zudem
manchmal zwischen seiner terminologischen und der allgemei-
nen Sprachbedeutung changiert —, scheint die Ubersetzung mit
»Vorstellung« noch das vergleichsweise geringste Ubel. Fernzu-
halten ist der Gedanke, der aristotelische Term phantasia bedeute
»Phantasie« im Sinne einer produktiven Einbildungskraft. Eine
Reihe von Aristoteles-Forschern ist trotz fehlender Textbelege
der Ansicht, dass das Vermogen der phantasia bei Aristoteles iliber
das hinaus, was die Definition in De anima 111 3 ausdriicklich sagt,
die weitere Funktion hat, Lebewesen in die Lage zu versetzen,
wahrgenommene Dinge in der Umwelt in selektiver Weise als zu
meidende oder zu verfolgende zu erkennen (»wahrnehmen-als«).

Wahrnehmung (aisthésis) Aristoteles unterscheidet nicht ex-
plizit zwischen Sinnesempfindung und Wahrnehmung. Aisthésis
wird daher regelméfBig mit »Wahrnehmung« wiedergegeben. Aus-
nahmen sind diejenigen Stellen, in denen Aristoteles damit Sin-
nesmodalititen wie etwa Tast- oder GehOrsinn bezeichnet. In sol-
chen Fillen wird aisthésis mit »Wahrnehmungsgattung« iibersetzt.





